
kungl. vitterhets historie  
 och antikvitets akademien 

konferenser 98

opinionsfrihet  
och religion 

 

O
PIN

IO
N

SFR
IH

E
T

 O
C

H
 R

E
LIG

IO
N

kon
ferenser 98  |  K

V
H

A
A



kvhaa konferenser 98





Opinionsfrihet och religion

Redaktör: 
Bo Lindberg

Konferenser 98

kungl. vitterhets historie och 
antikvitets akademien



Opinionsfrihet och religion. Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien (KVHAA).  
Konferenser 98. Stockholm 2018. 124 s.

Abstract
(Freedom of opinion and religion.) This volume is the result of a conference in November 2016 in 
commemoration of the Swedish Freedom of the Press Act of 1766. The Act was remarkably liberal 
and is considered an important national heritage in concordance with cherished values in modern 
Sweden. Usually, stress is laid upon the political significance of the Act. The conference, however, 
focused on the freedom of opinion in relation to religion, an important issue in the 18th century, and 
increasingly so today.
  Jonas Nordin gives a profiled outline of the conflict between religion and freedom of opinion from 
antiquity to modernity. Gustav Björkstrand looks into the dramatic discussion of religious censorship 
in the committee preparing the Act of 1766; it appears to have been on the verge of being abolished. 
Stig Strömholm relates the fate of freedom of opinion in Napoleonic and post-Napoleonic France, 
highlighting the role of Benjamin Constant. Mohammad Fazlhashemi provides a Muslim aspect 
of the topic, describing various strategies vis-à-vis religion of Muslim rulers in the past; he also ac-
counts for contemporary discussions among theologians and philosophers. Maarit Jänterä-Jareborg 
discusses the relation between freedom of opinion, religion and the rights of women, with examples 
from the practice of Swedish authorities. Susanne Wigorts Yngvesson compares freedom of opinion 
to the more ethically coloured concept of conscience. Hans Ingvar Roth deals with the limits of the 
freedom of opinion, referring to The Universal Declaration of Human Rights (UDHR) of 1948. Ove 
Bring accounts for a number of cases involving the freedom of opinion tried by the European Court. 
Finally, Ludvig Beckman discusses the possibility of making freedom of opinion, usually considered 
a collective right motivated by public utility, an individual right.

Keywords
religion, freedom of opinion, freedom of the press, Sweden, human rights, women’s rights, con-
science, Muslim countries, UDHR, European Court

 2018 Författarna och KVHAA, Stockholm, Sverige

ISBN 978-91-88763-06-8
ISSN 0348-1433

Utgivare	� Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien  
(KVHAA, The Royal Swedish Academy of Letters, History and Antiquities)

	 Box 5622, SE-114 86 Stockholm, Sweden
	 http://www.vitterhetsakad.se
Distribution		  eddy.se ab, Box 1310, SE-621 24 Visby, Sweden 

	 http://vitterhetsakad.bokorder.se
Omslagsbild		�  Gustav III:s toleransedikt. Kongl. Maj:ts Nådiga Kungörelse … then 24 Januarii 

1781. Kongl. Tryckeriet, Stockholm. Foto: Kungliga biblioteket, Stockholm
Grafisk form		  Bitte Granlund/Happy Book
Tryck	� DanagårdLiTHO, Ödeshög, 2018



Innehåll

Förord	 7

Jonas Nordin: Från tro till tvivel. Religionsundantaget i äldre tryckfrihetsdebatt	 11

Gustav Björkstrand: Anders Chydenius och trosfriheten	 29

Stig Strömholm: Napoleon, Benjamin Constant och tryckfriheten	 37

Mohammad Fazlhashemi: Teologiska föreställningar för och emot  
yttrandefrihet i muslimsk kontext	 45

Maarit Jänterä-Jareborg: Yttrandefrihet, religion och kvinnors rättigheter	 63

Susanne Wigorts Yngvesson: Hur hör samvetsfrihet och yttrandefrihet ihop?	 85

Hans Ingvar Roth: Yttrandefriheten och dess gränsdragningar	 93

Ove Bring: Tryckfriheten i Europadomstolens praxis	 101

Ludvig Beckman: Fri åsiktsbildning och yttrandefrihet  
som individuell rättighet	 113





Förord

”Opinionsfrihet” är enligt Nationalencyklopedin samlingsnamnet för yttrandefrihet, 
informationsfrihet, mötesfrihet, demonstrationsfrihet och religionsfrihet. De fyra 
första friheterna faller inom den i vid mening politiska sfären. Den femte, religionsfri-
heten, avser friheten att utöva sin religion, numera också friheten från religion i den 
meningen att man inte skall behöva bevista och delta i religiösa aktiviteter. Uttrycken 
för opinionerna behöver inte vara verbala; även ideologiskt, kulturellt och religiöst 
betingade symboler kan bli kontroversiella från opinionsfrihetens synpunkt. 

Ordet opinionsfrihet – som är en modern term – kan ge intrycket att den är abso-
lut; det gäller i synnerhet yttrandefriheten som har en heroisk historia. Men så är na-
turligtvis inte fallet. Opinionsfriheterna har alltid varit underkastade inskränkningar. 
Före moderniteten var religionen den viktigaste av dessa. Avvikelser i religionen var 
farliga, inte bara från teologisk synpunkt utan också från politisk, eftersom religionen 
ansågs vara ett nödvändigt sammanhållande band i staten. Sedan åstadkom sekulari-
seringen att religionen blev mindre viktig för statens sammanhållning, vilket beredde 
vägen för religiös tolerans. 

Den religiösa toleransens framväxt är en av de klassiska framstegsberättelserna i 
västerländsk historia, med Voltaire i en huvudroll på 1700-talet, men det skall sägas 
att viktiga argument för trosfrihet ofta har kommit från reformivrare ur religionens 
egna led. Politiskt motiverad inskränkning av opinionsfriheterna har följt med in i den 
moderna tiden, och i diktatoriska regimer verkställts med hänsynslös kraft. Men i det 
västerländska samhälle som berömmer sig av demokratin har den politiska opinions-
friheten blivit i princip accepterad.

Opinionsfriheten är ständigt kontroversiell. Den ställer demokratisk insyn mot le-
gitim sekretess, allmänintresse mot personlig integritet, provokationer mot konven-
tioner, modernitet mot tradition. För närvarande har motsättningarna blivit skarpare 



8 kvhaa Konferenser 98

beroende på migration, radikalisering och sätt att använda nya sociala medier. Härtill 
kommer religionens återkomst. Den yttrar sig på olika sätt, inte minst i närvaron i de 
västerländska samhällena av migranter från länder där religionen har kvar mycket av 
den samhällsupprätthållande funktion den tidigare hade i Väst. Religionen har genom 
migrationen blivit en social realitet som aktualiserar opinionsfrihetens problematik. 

Texterna i den här volymen härrör från en temadag på Kungl. Vitterhetsakademien 
anordnad i november 2016 med anledning av 250-årsminet av den svenska tryckfri-
hetsförordningen av år 1766. Jubileet föranledde flera arrangemang där den märkliga 
förordningen gjordes till ett nationellt historiearv i samklang med de värden Sverige 
vill stå för i nutiden. I planeringen av symposiet bestämdes att det skulle ges en tyngd-
punkt som inte har beaktats så mycket i det övriga firandet, alltså opinionsfriheten 
och religionen, med inriktning på svenska förhållanden. Flertalet bidrag behandlar 
alltså detta tema. 

Några texter ger den historiska bakgrunden. Jonas Nordin skriver om ”religions-
undantaget i äldre tid”, det vill säga att religionen fram till 1700-talet var det ”främsta 
hindret” för opinionsfriheten. Nordin beskriver, med nedslag i antiken, Europa och 
Sverige, frihetens och toleransens utveckling under intryck av sekulariseringen och 
av att religionen successivt förlorade sin statsbärande funktion och blev en privatsak. 

Gustav Björkstrand granskar tillkomsten av tryckfrihetsförordningen 1766 och re-
ligionens plats däri. Tesen är att Anders Chydenius, den märkvärdige prästen och upp-
lysningsmannen, sannolikt ville avskaffa censuren också av religiösa skrifter. 

Stig Strömholm beskriver tryckfriheten i Frankrike på Napoleons tid. Religionen 
hölls där ganska kort, beroende dels på en fransk ”gallikansk” tradition av självständig-
het gentemot påven, dels upplyst sekularisering i revolutionens efterföljd. Men guds-
tjänsterna skulle ändå avslutas med en bön för regimen.

Mohammad Fazlhashemi skriver om olika sätt att betrakta förhållandet mellan re-
ligion och stat inom islam. I 1500-talets mogulrike i Indien tolererade kung Akbar 
olika religioner, enligt den strategi som har brukat tillämpas i mångnationella impe-
rier. I safavidernas persiska rike på 1600-talet å andra sidan gjorde de shiamuslimska 
rättslärda anspråk på att kontrollera den politiska maktens efterlevnad av religionens 
regler. Fazlhashemi redogör också för nutida islamiska tänkares ambitioner, särskilt 
Hussein Ali Montazeris, att anpassa relationen mellan religion och stat efter moderna 
förhållanden.

Om aktuell opinionsfrihetsproblematik skriver Maarit Jänterä-Jareborg i sin juri-
diska analys av konflikterna kring bärandet av muslimska huvudbonader (niqab och 
hijab). Här utmanas jämställdheten mellan könen av ett symbolladdat religiöst bruk 
av kläder samtidigt som muslimers rätt till sina religiösa uttryck kan uppfattas som 
kränkt av kritiken. 



Susanne Wigortz Yngvesson tar upp ett slags djupaspekt av yttrandefriheten i sin 
undersökning av dess förhållande till samvetet. Samvetet uppfattas i religiös tradition, 
men också av somliga filosofer, som en inre domstol hos människan som avgör vad 
som är rätt och fel. Samvetet kan inte tvingas av en yttre makt, och den som handlar 
utifrån sitt samvete gör därför anspråk på en mer genuin, ofta också respekterad, opi-
nionsfrihet. 

Det tre sista bidragen handlar inte specifikt den religionsrelaterade problematiken. 
Ove Bring redogör för en rad tryckfrihetsmål som har varit uppe i Europadomstolen 
och ger därigenom en instruktiv provkarta på vad som ryms inom fältet och av de av-
väganden om rimlighet och proportionalitet som måste göras i ärendenas hantering.

Hans Ingvar Roth preciserar yttrandefriheten och dess gränser. Han skriver också 
om yttrandefrihetens plats i FN-deklarationen om mänskliga rättigheter 1948 och på-
pekar att intentionen bakom deklarationen inte bara var att reglera förhållandet mel-
lan stater och mellan staterna och deras medborgare utan också att vara ett etiskt rät-
tesnöre för människorna i vardagen. 

Ludvig Beckman, slutligen, utgår från iakttagelsen att tryckfriheten alltsedan 
1700-talet har motiverats med de kollektiva nyttigheter den åstadkommer: att bekäm-
pa korruption, stimulera vetenskapen, bekämpa fördomar med mera; nuförtiden gäl-
ler det att garantera den fria åsiktsbildningen. Samtidigt beskrivs tryckfriheten en in-
dividuell rättighet. Beckman argumenterar för att den motsägelsen går att överbrygga, 
varigenom yttrandefriheten som individuell rättighet säkras.

Bo Lindberg

9förord﻿





Från tro till tvivel 
Religionsundantaget i äldre tryckfrihetsdebatt

Jonas Nordin

Människans möjligheter att uttala sina tankar och åsikter offentligt är tidsbundna. 
Att det skulle vara en rättighet som må utövas utan några i förväg lagda hinder har 
under större delen av historien betraktats som en absurd föreställning.1 Begränsning-
arna av det fria ordet har varierat i tid och rum, men även när vi studerar den tidiga 
tryckfrihetstraditionen på 1700-talet har fyra ämnen i regel varit undantagna: religion, 
grundläggande politiska värden, ärekränkning samt osedlighet. De här undantagen 
finns i den svenska tryckfrihetsförordningen från 1766; de existerade faktiskt om än 
inte formellt i Storbritannien under 1700-talet; de infördes i Code genevois 1791, i den 
polska konstitutionen från samma år och i Norges grundlag av 1814, med mera.2 I 
Europakonventionen om mänskliga rättigheter från 1950 har däremot ett av dessa fyra 
ämnen försvunnit från de områden som får omges av formföreskrifter och inskränk-
ningar – nämligen religionen.3 Likadant ser det ut i nu gällande svensk tryckfrihetslag-
stiftning (SFS 1949:105). Där formuleras skydd för statsskicket, där finns bestämmelser  
 

	 1	 Jonas Nordin, ”Från uppfostrade undersåtar till upplysta medborgare. Censur och tryckfri-
het från medeltiden till 1700-talet”, i: Bertil Wennberg & Kristina Örtenhed (red.), Fritt ord 
250 år. Tryckfrihet och offentlighet i Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. Stockholm 
2016.

	 2	 Kongl. Maj:ts nådige förordning, angående skrif- och tryckfriheten, 2/12 1766, § 1–3; Code 
genevois, sanctionné en Conseil souverain, le lundi 14 Novembre 1791, 2:VI, Genève 1791; ”Con-
stitution for Kongeriget Norge”, 17/5 1814, § 100; Anna Grześkowiak-Krwawicz, ”Le debat 
polonais sur la liberté de parole dans la deuxième moitié du XVIIIe siècle”, Acta Poloniae 
Historica, 1997:75. Om de facto-inskränkningarna i den förhållandevis vidsträckta brittiska 
tryckfriheten under 1700-talet, se Fredrick Seaton Siebert, Freedom of the press in England 
1476–1776. Urbana 1965, kap. 13–18.

	 3	 ”Europeiska konventionen om skydd för de mänskliga rättigheterna och de grundläggande 
friheterna”, 10/12 1948, artikel 10.



12 kvhaa Konferenser 98

om förtal och förolämpning, och där finns stadganden om vissa typer av sexuella skild-
ringar, men om religion sägs ingenting.4

Begränsningar av yttrandefriheten har varit samhälleliga skyddsmekanismer sna-
rare än egentlig åsiktskontroll. Att religion har avförts från katalogen av potentiellt 
vådliga eller samhällsomstörtande ämnen indikerar att synen på teologiska spörsmål 
har genomgått en fundamental förändring. I följande reflektioner skall jag argumen-
tera för att religionen har haft en särskild ställning i äldre tryckfrihetsdebatt och jag 
framför tre enkla poänger som tillsammans bildar en orsakskedja:

1.	 Religionen har genom historien varit det enskilt viktigaste hindret för en fri åsiktsbildning.

2.	 1700-talet såg det största paradigmskiftet i Europas intellektuella historia. Alla invanda före-
ställningar om samhället ställdes då på huvudet och förbyttes i sin motsats.

3.	 Det etablerades en ny ontologi som i stället för tro vilade på ett grundläggande tvivel – detta 
var i sin tur en nödvändig förutsättning för yttrandefrihet så som vi känner den.

Medborgarskap som exklusivt företräde

En betydande del av vår politiska vokabulär är lånad från den grekiska antiken, men i 
flertalet fall rör vi oss med begrepp som hade en helt annan innebörd för grekerna än 
för oss i dag. Mest framträdande är naturligtvis ordet demokrati, nära förbundet med 
det grekiska frihetsbegreppet (eleutheria). Bägge har främst studerats med exempel 
från det klassiska Athen, men även med denna begränsning blir det problematiskt att 
göra jämförelser mellan antik demokrati och modern.

Frihet var ett mångtydigt begrepp, men i alla sina innebörder var det kopplat till 
medborgarskap och dess antonym var slaveri.5 Att vara medborgare innebar att till-
höra en privilegierad kast som medgav både en rätt och en skyldighet att delta i styret 
av staten.6 De friheter som följde med det grekiska medborgarskapet hade en offentlig 

	 4	 Tryckfrihetsförordning, SFS 1949:105, kap. 7. Religion nämns på ett ställe: kap. 7:4:11, om 
”hets mot folkgrupp, varigenom någon hotar eller uttrycker missaktning för folkgrupp”, med 
anspelning på bland annat trosbekännelse. Denna paragraf syftar dock till att skydda grupper 
av människor, inte till att begränsa en religionskritisk diskussion.

	 5	 Mogens Herman Hansen, The Athenian democracy in the age of Demosthenes. Structure, 
principles, and ideology. 2 utg. London 1999, s. 74ff. Hansen identifierar sju olika innebörder 
av eleutheria i ”The ancient Athenian and the modern liberal view of liberty as a democratic 
ideal”, i: Eric W. Robinson (red.), Ancient Greek democracy. Readings and sources. Oxford 
2004, s. 173f.

	 6	 För en negativ värdering av grekisk demokrati, se Paul Veyne, Kände grekerna till demokratin? 
samt Olympia i antiken. Stockholm 1991. För en positiv värdering, se Hansen (2004) och 
densammes Demokratiets historie fra oldtid til nutid. Köpenhamn 2012.



13jonas nordin

sida, som främst rörde skyldigheter, och en privat, som främst rörde rättigheter. Med-
borgarskapet hade utvecklats parallellt med plikten att militärt försvara stadsstaten; 
att verka politiskt kan betraktas som en civil försvarsplikt.7

Det athenska medborgarskapet är på många sätt jämförbart med senare tiders adel-
skap, som genom stora delar av Europas historia varit förknippat med såväl militära 
som politiska och civiladministrativa förpliktelser. I Athen var det en plikt, åtminstone 
av moralisk karaktär, att delta i styret av staten och många offentliga ämbeten lottades 
ut. Med denna skyldighet följde friheten att yttra sig i folkförsamlingen, men det var 
en frihet under ansvar, för medan en talare kunde hållas rättsligt ansvarig för de åsikter 
han propagerat inför folkförsamlingen kunde inte folkförsamlingen krävas på ansvar 
för att med sina röster ha stött samma åsikt. En klok stat ”bör ej visa ringaktning mot 
den som ej fått sitt råd igenom, ännu mindre straffa honom”, säger en kritisk röst hos 
historikern Thukydides. ”Ni skulle döma med större besinning om det vore lika farligt 
att rösta för ett förslag som att framlägga det.”8

Ett republikanskt ståndssamhälle

För grekerna var människan till sin natur en samhällsvarelse, och denna uppfattning 
var i hög grad även romarnas. Romarna inspirerades i sin statsfilosofi av grekerna, men 
hade en mer utvecklad syn på staten och dess funktioner, inte minst för att de kom att 
administrera ett långt mer sammansatt imperium. De politiska förhållandena skif-
tade naturligtvis avsevärt under romarrikets tusenåriga tillvaro, och dess historia har 
varit en exempelsamling ur vilken snart sagt varje västerländsk statsteoretiker hämtat 
underlag för diskussion. Det som intresserar här är förhållandet mellan individ och 
statsmakt, framför allt i de moment som har haft bäring på senare tider.

Den romerska historien delas traditionellt in i fyra stadier: kungatiden, republi-
ken, principatet och dominatet. Det var en reell skillnad i styrelseformer mellan re-
publiken och det tidiga kejsardömet (principatet), men den republikanska statsteorin 
levde ännu kvar och formade det politiska språkbruket – formellt var kejsaren primus 
inter pares. Under dominatet försvann i praktiken den republikanska chimären, och 
en gudomligt sanktionerad politisk ordning trädde i stället. Förändringarna var lång-
samma och mindre intressanta än kontinuiteten i den grova skiss som det här bara kan 
bli fråga om.

Grekisk statsteori var i realiteten monistisk, det vill säga staten betraktades som en 

	 7	 Hansen (1999) s. 90; Hansen (2012) s. 22f; Aristoteles, Politiken. Övers. Karin Blomqvist, 
Jonsered 1993, 1297a.

	 8	 Thukydides, Kriget mellan Sparta och Athen. Övers. Sture Allén, Stockholm 1978, 3:42, 43; 
Hansen (1999), s. 83f, 232f; Melissa Lane, Greek and Roman political ideas. London 2014,  
s. 103–108.



14 kvhaa Konferenser 98

enhet som motsvarade summan av delarna. Lagskipande, lagstiftande och verkstäl-
lande makt var därför ett och detsamma och det fanns inga formella mekanismer som 
skulle hindra staten från att slå över i pöbelvälde eller tyranni. Romarna laborerade 
däremot med olika statsorgan som var sinsemellan oberoende och avsedda att balan-
sera varandra: senaten, magistrater, folkförsamlingar, konsuler, tribuner och så vidare. 
Bland ämbetena fanns två censorer, som hade hand om folkräkning och skattskriv-
ning. Med tiden utvecklades en praxis att de även skulle hålla uppsikt över medbor-
garnas uppträdande och vandel. Ostentativt överdåd, osedligt leverne, mened och svi-
kande av religiösa plikter kunde leda till social stigmatisering eller förlust av status och 
politiska rättigheter. En sådan kontroll av dygd och moral var uttryck för de offentliga 
behovens företräde framför de privata i det romerska samhället.9 När begreppen cen-
sor och censur åter dök upp i vokabulären under medeltiden var det just i meningen 
moralisk vakthållning.

Förutom den fundamentala skillnaden mellan fria och slavar hade den romerska 
republiken en mängd formella och informella graderingar som avgjorde individens 
status, rättskapacitet samt sociala och politiska förmåga.10 I Rom tillämpades därför 
inte den aritmetiska rösträtt som Platon och Aristoteles hade kritiserat. Omröstningar 
i folkförsamlingarna skedde i röstavdelningar som definierades av status och inkomst. 
Inom varje sådan avdelning fattades majoritetsbeslut. Även om alla medborgare var re-
presenterade varierade därmed deras relativa inflytande. Till skillnad från i de grekiska 
demokratierna fanns heller ingen självskriven förslags- och yttranderätt i de romers-
ka folkförsamlingarna. De som antog lagarna hade alltså inte rätt att formulera dem. 
Det fanns hörande församlingar (contiones) som användes för att implementera beslut, 
men där deltagarna saknade yttranderätt.11 Allt i allt hade den romerska republiken en 
tydligare klassuppdelning även bland fria medborgare än de grekiska demokratierna. 
Den romerska republiken, har det sagts, styrdes med folkets medgivande, men inte av 
folket.12 Med det romerska statustänkandet lades grunden till senare tiders europeiska 
ståndssamhällen.

	 9	 Alan E. Astin, ”Regimen morum”, The Journal of Roman studies, 1988:78.
	10	 Alfred Söllner, Romersk rättshistoria. En introduktion. Stockholm 2008. s. 36–39; Paul J. du 

Plessis, Clifford Ando & Kaius Tuori, The Oxford handbook of Roman law and society. Oxford 
2016, kap. 27.

	11	 Johan Magnus Sundén, De romerska antikviteterna till de studerandes tjänst. 2 utg. Uppsala 
& Stockholm 1928, s. 148ff; Fergus Millar, The Roman republic in political thought. Hanover 
2002, s. 144ff; Lane (2014), s. 264f.

	12	 Richard S. Katz, Democracy and elections. New York 1997, s. 18. Enligt en aktuell omtolkning 
kan detsamma sägas om det bysantinska kejsardömet, som skall ha behållit mer av Roms 
republikanska karaktär än vad som tidigare förmodats; se Anthony Kaldellis, The Byzantine 
republic. People and power in New Rome. Cambridge, MA & London 2015.



15jonas nordin

Kristendomens egalitarism kompromissas bort

Med denna prolog har jag velat lyfta fram att en grundläggande olikhet i rättskapacitet 
och medborgerlig status hade etablerats redan i de antika republikerna. Kristendomen 
introducerade ett nytt normsystem som predikade människors lika värde, en radikal 
föreställning i en miljö dominerad av slavekonomier. Men något omedelbart slut på 
slavsamhället innebar inte kristendomen. Den etablerades i den grekisk-romerska värl-
den genom en form av kompromiss där två normsystem konvergerade mot en gemen-
sam punkt: den medfödda likheten erkändes, men statussystemet bibehölls. Samtidigt 
slöts borgfred mellan de bägge parterna genom att staten skänkte auktoritet åt kyrkan 
och kyrkan skänkte ideologiskt stöd åt staten.13

Alltifrån det att kristendomen etablerade sig som romersk statsreligion har framför 
allt den världsliga kyrkan haft ett grundläggande pedagogiskt problem i dikotomin 
mellan lärans fundamentala jämlikhetsideal och samhällets eviga orättvisor, som inte 
bara varit av reell utan även av formell karaktär. Människan var förvisso Guds avbild 
men också en samhällsmedlem, och som sådan undergiven överheten. När kyrkan strä-
vat efter kontroll över inte bara somliga, utan över samtliga, själar har denna spänning 
utgjort ett hot mot dess maktställning eftersom alternativa, mer egalitära, tolkningar 
av kyrkans budskap inte har kunnat tolereras.

De imperiebyggande romarna under republiken och principatet försökte däremot 
aldrig tvinga på någon sin religion. Polyteister är i regel mer toleranta och eklektiska 
i förhållande till andra trosriktningar än monoteister.14 ”According to the maxims of 
universal toleration, the Romans protected a superstition which they despised”, skrev 
1700-talshistorikern Edward Gibbon. Hans uppfattning är relevant i sammanhanget, 
inte för dess empiriska bärighet, utan för den statsklokhet han läste in i det romerska 
förhållningssättet jämfört med den religiösa intolerans som företrätts av kristendomen 
ända in till hans samtid. Kristna har genom historien åsamkat varandra större skada 
i sina inbördes strider än vad de hedniska kejsarna någonsin utsatte dem för, menade 
Gibbon som levde i brytpunkten mellan den förmoderna och den moderna världen.15 
Den romerska fördragsamheten med andra religiösa yttringar var, även när den upp-
blandades med nedlåtenhet, ett uttryck för självsäkerhet och styrka.16 En absolut gräns 
för toleransen gick däremot vid ifrågasättande av Roms politiska och juridiska över-
höghet. De kristna byggde inte sin statsuppfattning på folkets medgivande, utan på 

	13	 Norman F. Cantor, Antiquity. The civilization of the ancient world. New York 2003, s. 173–176.
	14	 Voltaire, Traktat om toleransen. Övers. Gustaf Åman-Nilsson, Stockholm 2015 [1763]), s. 62ff, 

66ff.
	15	 Edward Gibbon, The Decline and fall of the Roman Empire, I–VII. Utg. John Bagnell Bury, 

London 1909 (1776–1789), II, s. 147f, 417f.
	16	 Se exempelvis ibid., I, s. 53ff; II, s. 28, 36, 87–89, 76, 147f, 311, 467, 482; III, s. 32.



16 kvhaa Konferenser 98

himmelska dekret. Lydnadsplikten var absolut eftersom även en orättfärdig kejsare 
hade sitt mandat från ovan. Att lyda honom var att utstå en gudomlig prövning.17 
Den enligt Gibbon primitiva kristendomen lät sig därför svårligen förenas med repub
likanska ideal och åsiktsfrihet. Skulle en sådan kombination åstadkommas behövde 
den kristna världen reformera sina ideologiska grundvalar, och det var också vad som 
skedde under den epok Gibbon levde i.

Kyrkans anspråk på absolut sanning

De stora monoteistiska religionerna skiljer sig från de polyteistiska genom att vara 
skriftbundna. Bibeln blev tidigt en helig urkund som kunde underkastas exeges 
men inte ifrågasättas. Den utgjorde en orörlig punkt som var satt ovan diskussion, 
och kyrkans dominerande roll i andlig och intellektuell verksamhet från medeltiden 
och framåt medförde en långtgående kontroll av åsikter. Eftersom den auktoriserade 
kristna världsbilden formade en helhet och kyrkan redan från 300-talet lierades med 
den världsliga makten kom denna kontroll även att omfatta vetenskapliga, politiska 
och moraliska ämnen. Religionen var det område som stod emot längst när kraven på 
ökad öppenhet började formuleras.

Vi behöver inte ägna tid åt medeltidens i sammanhanget ganska statiska idéhisto-
ria, utan rör oss fram till 1400-talets andra hälft och konsten att trycka böcker med 
lösa typer. Den nya uppfinningen välkomnades av kyrkan eftersom den underlättade 
framställningen av fastställda bibelutgåvor och andra normerande texter. Ganska snart 
blev man emellertid varse att irrläror kunde spridas med samma lätthet som auktori-
serad kunskap. Gutenbergs bibel trycktes under 1450-talets andra hälft och den första 
kända censurstadgan utfärdades i Köln 1479. Det första censorsämbetet inrättades i 
Gutenbergs egen hemstad Mainz år 1485. I bägge fallen stod den teologiska litteratu-
ren i centrum för uppmärksamheten.

För romarna hade censur handlat om att upprätthålla anständighet och god ord-
ning medan senmedeltidens kyrkliga censorer i första hand slog vakt om de rätta dog-
merna. För romarna var moral en mänsklig egenskap som fortplantades i själslivet och 
manifesterades i samhällslivet, men för den kristne var moral en reflex av en gudomlig 
avsikt som planterats hos den enskilde. Moralisk vakthållning ingrep därför i indivi-
dens andliga sfär på ett sätt som varit okänt under antiken.18

Hos de kyrkliga lärarna fanns givetvis en många gånger uppriktig strävan att frälsa 
själar i medvetenhet om en större insikt i de eviga sanningarna. Det var en naturlig 
självrättfärdighet som kom dels av en ojämlik tillgång till kunskap, dels av övertygelsen 

	17	 Ibid., II, s. 313f, 361–364, 376.
	18	 Jfr Lane (2014), s. 139ff; Adrian Goldsworthy, Augustus. First emperor of Rome. New Haven & 

London 2014, s. 460f.



17jonas nordin

om att det fanns en absolut gudomlig ordning. Att läraren skulle leda menigheten så-
som föräldern leder sitt barn var därför en djupt känd plikt, som kanske inte alltid tas 
på fullt så stort allvar som den borde av historieforskningen. Den har också inneburit 
att kyrkan haft ett intresse av att styra över människans inre liv medan statsmakten nöjt 
sig med att kontrollera yttranden och gärningar.

Trots tapper kamp lyckades väl kyrkan aldrig helt freda sitt åsiktsmonopol. Den 
kristna läran har alltid upplevt en spänning mellan det logiska och det mystiska – det 
vi kan veta och det vi kan känna. Tvivlet har varit den reflekterande kristnes ständiga 
följeslagare. Reformationen innebar den så långt allvarligaste utmaningen av kyrkans 
intellektuella hegemoni, men det var i första hand den förnuftsbaserade delen av teo-
login som utmanades, inte den emotionella.19 

Protestanterna kom ganska omedelbart att ta boktryckarkonsten i anspråk för att 
kritisera den katolska enhetskyrkan. Men någon uppluckring av åsiktstvånget innebar 
inte detta: de olika protestantiska sekterna ville inte komplettera utan ersätta påve-
kyrkans trossatser. Ett belysande exempel är John Miltons Areopagitica (1644), som 
räknas till tryckfrihetshistoriens portalskrifter. Den tillkom under den engelska re-
volutionen, kort efter att det lilla tryckfrihetsfönster som öppnades i dess inledning 
återigen hade stängts. I sin kritik av censurens både förnuftsvidrighet och ineffektivitet 
levererade Milton en uppsjö av aforistisk klokskap som fått genklang genom seklen. 
Anmärkningsvärd var hans förtröstan på att kunskap kunde göra nytta men aldrig 
skada, en för tiden inte helt vanlig uppfattning.

And again if it be true, that a wise man like a good refiner can gather gold out of the drossiest 
volume, and that a fool will be a fool with the best book, yea or without book, there is no 
reason that we should deprive a wise man of any advantage to his wisdome, while we seek to 
restrain from a fool, that which being restrain’d will be no hindrance to his folly.20

Milton förkastade censurinstitutet eftersom ordets väktare av praktiska skäl aldrig 
kunde ha samma djupa insikter i ett ämne som de lärda författarna: ”I hate a pupil 
teacher, I endure not an instructer that comes to me under the wardship of an oversee-
ing fist.”21 Han avskydde både det fysiska och det intellektuella tvång som vidhäftade 
censuren. Det var ett övergrepp mot det gudomliga i människan: ”[He] who kills a 
Man kills a reasonable creature, Gods Image; but hee who destroyes a good Booke, 
kills reason it selfe, kills the Image of God […]”22

	19	 Michael A. Mullet, Martin Luther. London & New York 2004, s. 54, 62; Erland Sellberg, 
Kyrkan och den tidigmoderna staten. En konflikt om Aristoteles, utbildning och makt. Stock-
holm 2010, s. 61ff, 83ff.

	20	 John Milton, ”Areopagitica” (1644), i: Complete prose works of John Milton, II: 1643–1648. 
New Haven & London 1959, s. 521.

	21	 Ibid., s. 533.
	22	 Ibid., s. 492.



18 kvhaa Konferenser 98

Förnuftet kommer inte inifrån människan själv, utan är inplanterat av Gud, menade 
Milton. Han talade också om den sanna kristna friheten, som hade predikats av Paulus. 
Det är mer välgörande, mer välbetänkt om alla kan tolereras än om alla måste tvingas, 
sade han i ett fint försvar för samvetsfriheten. Det vändes dock omedelbart i sin mot-
sats: ”I mean not tolerated Popery, and open superstition […] but those neighboring 
differences, or rather indifferences, are what I speak of […]”23 Toleransen inskränkte 
sig alltså till en acceptans av de protestantiska läror som ändå låg så nära varandra 
att olikheterna blev försumbara. Miltons misstro mot påvekyrkan vilade på det som 
utgivaren av hans skrifter kallat den stående protestantiska anklagelsen: papisternas 
oförsonlighet och strävan efter såväl andligt som världsligt herravälde.24 Vi (prote
stanterna) är fördragsamma, medan de (katolikerna) förintar alla sina motståndare, är 
kärnan i Miltons budskap. Någon grundläggande förståelse byggd på tolerans är med 
andra ord svår att skönja.

Censuren principiell – yttrandefriheten pragmatisk

Trots Miltons inlägg blev censuren kvar ännu ett halvsekel i England. När den avskaf-
fades 1695 var det John Locke som serverade argumenten åt underhuset. Han menade 
att censuren var ett ingrepp i människans naturliga rättigheter. Men den naturliga 
rättighet som avsågs var inte yttrandefriheten, utan äganderätten. Censuren innebar 
ett otillbörligt intrång i boktryckarnas förfoganderätt över de texter de hanterade.

I fråga om tolerans hade Locke samma utgångspunkt som John Milton: Tvång var 
ett ineffektivt instrument för att få människor att ändra uppfattning, men om villfa-
rande andar fick frihet att själva söka sanningen skulle de ofelbart finna den i evan
geliet. Katoliker kunde däremot inte tålas eftersom de stod under beskydd av och be-
tjänade en främmande myndighet och därmed underminerade statens oberoende.25

Bland det fåtal skrifter som vid denna tid förde fram ett principiellt försvar för 
tryckfrihet märks A Letter to a Member of Parliament, shewing, that a restraint on the 
press is inconsistent with the Protestant Religion, and dangerous to the Liberties of the 
Nation från 1698. Pamfletten har tillskrivits både deisten Matthew Tindal och skrift-
ställaren Daniel Defoe. Här talades kanske för första gången om tryckfrihet som en 
medfödd mänsklig rättighet: ”Whosoever therefore endeavours to hinder Men from 
communicating their Thoughts, (as they notoriously do that are for restraining the 
Press) invade the natural Rights of Mankind […]”26

En betydande del av texten ägnades åt det förnuftsvidriga i att censurera teologiska 

	23	 Ibid., s. 565.
	24	 Ernest Sirluck, ”Introduction”, i: ibid., II, s. 178–181, 565 not 285.
	25	 John Locke, ”A letter concerning toleration” (1689), i: The works of John Locke in nine volumes, 

V. London 1824, s. 19, 46.
	26	  A Letter to a Member of Parliament, shewing, that a restraint on the press is inconsistent with 

the Protestant Religion, and dangerous to the Liberties of the Nation. London 1698, s. 7.



19jonas nordin

tankar. Religiös övertygelse skall bygga på kunskap, inte på doktrin, menade förfat-
taren. Att blint anamma en religion är inte mycket bättre än att helt sakna religion. 
Den som omfattar en lärosats vill av naturliga skäl befordra den till nya anhängare, 
och sekterister av alla schatteringar framhäver av den orsaken sina egna och vanställer 
motståndarnas argument. Fri upplysning kräver därför fri press.27

Denna argumentation ter sig som prologen till en traktat om samvetsfrihet, men 
mynnar ut i samma självrättfärdigande protestantism som hos Milton och Locke. När 
var och en fritt får bruka sitt förnuft kommer det papistiska mörkret skingras och de 
evangeliska sanningarna uppenbaras:

Men as they are more or less hindred from communicating their Thoughts, are more or less 
stupid and ignorant, and their Religion more or less corrupted: And this is not only true 
with relation to Mahometans and Pagans, who suffer no Printing at all, except the Chinese 
(whose Knowledg above other Eastern Nations seems to be owing to that Art, tho among 
them wonderfully rude and imperfect) but with respect to Christians, amongst whom one 
would think it almost impossible, considering what Light and Knowledg the Gospel brought 
into the World, that any should be so grosly ignorant and superstitious as the Papists are, or 
that the Christian Religion should be so much depraved as it is amongst them: and what is 
this owing to, but the denying the People the Liberty of the Press, and all other ways of freely 
debating matters of Religion?28

Tryckfrihet var alltså ett verksamt medel att föra människor ut ur det papistiska mörk-
ret och in i det evangeliska ljuset. Men även denna mycket försiktiga toleranstraktat var 
för mycket för somliga och den möttes av flera motpamfletter.29

Mot en sekulariserad statsrätt

Fler exempel kan anföras för att underbygga min poäng, men en sammanfattning tjä-
nar syftet bättre: Religionen ansågs vara vinculum reipublicae, det bindemedel som 
cementerade den mänskliga samlevnaden. I ett samhälle som strävar mot en gudomligt 
bestämd harmoni är man inte betjänt av en fri och kritisk debatt; där behöver man 
bara förhålla sig till och tolka de religiösa urkunderna. Sanningen är på förhand given 
och inget man behöver resonera sig fram till. Även då man förespråkat tolerans har 
den varit villkorad. Man har medgivit yttrandefrihet av praktiska skäl eller åt sina me-
ningsfränder, men ytterst sällan av principiella skäl och åt sina meningsmotståndare. 
Censurens tillskyndare, å andra sidan, har måhända agerat egennyttigt men i regel 

	27	 Ibid., s. 3–7.
	28	 Ibid., s. 8f.
	29	 Donald Thomas, A long time burning. The history of literary censorship in England. London 

1969, s. 36f.



20 kvhaa Konferenser 98

anfört principiella motiv: det har varit överhetens moraliska plikt att värna de eviga 
sanningarna och undersåtarnas frälsning.

För att komma ifrån den låsning som det här innebar för en fri åsiktsbildning kräv-
des någon form av tankemodell som, med bibehållen respekt för de religiösa överty-
gelserna, kunde ställa teologin vid sidan av samhällstänkandet och lämna utrymme för 
reformer. En sådan trojansk häst fann man under 1600- och 1700-talen i naturrätten, 
som var ett återuppväckt och anpassat antikt idékomplex.

När romarna byggde sitt imperium hade de observerat att vissa rättsliga och mora-
liska föreställningar föreföll vara gemensamma för alla folk och religioner. Mord, stöld 
och äktenskapsbrott var företeelser som var förbjudna i alla samhällen man mötte. 
Detta måste alltså avspegla en medfödd och därmed gudomlig rättsordning. Romarna 
var toleranta i religiösa frågor och de var pragmatiska som imperiebyggare. Man tillät 
de enskilda provinserna att utforma sina religiösa sedvänjor och lokala lagar efter eget 
huvud så länge de grundläggande rättsreglerna var gemensamma, det vill säga så länge 
de inte stred mot den naturliga lagen.

Naturrätten blev på 1600-talet en grundläggande teori för moralen, rätten och sam-
hället. Naturrätten var förnuftig, universell och sanktionerad av Gud. Men den inne-
fattade inte de teologiska frågorna om nåd och frälsning, vilka vilade på den uppenba-
rade kunskapen i Bibeln. Därmed öppnades vägen för ett sekulariserat tänkande om 
människan som samhällsvarelse i denna värld. Gud kunde successivt ställas åt sidan. En 
efter en ställdes de gamla sanningarna om samhället på huvudet och alla begrepp vän-
des i sin motsats. De grundläggande skillnaderna kan sammanfattas i tre dikotomier:

religiöst–sekulärt

kollektiv–individ

stabilitet–förändring

Den förmoderna samhällsuppfattningen var framför allt inriktad på livet i det efter-
kommande. I den moderna, sekulariserade statsrätten har religionen blivit en privatsak 
och politiken sysslar bara med världsliga frågor. I det förmoderna samhället var kol-
lektivet – korporationen – viktigare än individen, medan de enskilda medborgarnas 
välfärd i dag utgör grunden för ett lyckligt samhälle. Vi bygger samhället nedifrån 
och upp, inte uppifrån och ned. I det förmoderna samhället sökte man efter jämvikt, 
en ursprunglig och naturlig stabilitet, medan modern politik är inriktad på att möta 
förändringar.

I Sverige kan man se ett tydligt inflytande från dessa nya idéer under frihetstiden. 
Redan vid frihetstidens tredje riksdag 1723 uttalades en principförklaring som sedan 
kom att vara officiell doktrin under resten av epoken. Med stöd i katekesen hade bon-



21jonas nordin

deståndet argumenterat för ett återställande av den starka kungamakten. Sade inte 
Paulus, att all överhet är av Gud och att den som sätter sig upp mot överheten sätter 
sig upp mot Gud? En ständerkommission utsågs att döma i saken och avgav en prin-
cipförklaring:

[…] den werldzliga Öfwerheten är och bör hållas för en Guds skickelse, så hade dock Öf-
werheten dess wälde medelbart genom dem, som honom updragit macht och wäld öfwer sig 
at råda pch regera; aldenstund Gud icke föreskrifwit något wist Regeringssätt, utan lämnat 
uti ett fritt folks egit godtfinnande, at icke allenast sielf wällia sig Öfwerhet, utan ock hwad 
lofligit Regeringssätt, de efter tidernas beskaffenhet och sielfwa folkeslagets art worde för sig 
säkrast och nyttigast finnandes […]30

Två decennier senare trycktes domslutet ordagrant i partitidskriften En Ärlig Swensk 
som ett uttryck för hattregimens officiella syn på statsrättens fundament.31 I den fiktiva 
dialogformen argumenterade författaren likväl mot dem som ville skilja på andligt och 
världsligt. ”Du och dina likar wiljen så gerna hafwa Stats-läran skild ifrån all Religion”, 
skrev han. Själv företrädde han den traditionella uppfattningen att de var oupplösligt 
förbundna. ”I tänken icke efter, at om ej Religion, Lag och Samwete woro til och utöf-
wades uti en Stat, så woren I sielfwe med all eder inbillade klokhet de uslaste diur på 
jorden.”32 Det naturrättsliga tankekomplexet var emellertid rikt och höll på att anta 
formen av en överideologi. Det lånade sig därför även till mer radikala tolkningar, 
vilket kan ses av den svenska tryckfrihetshistorien.

Från tro till tvivel

På riksdagen 1739 presenterade den unge kanslitjänstemannen Henning Adolf Gyl-
lenborg det första förslaget om tryckfrihet i Sverige. Det var inte särskilt detaljerat, 
men det var välformulerat och hade en tydlig idé.

At hvar och en medborgare utan tvång och upsyningsman får lägga sina tanckar under det 
almännas fria omdöme, det bortjagar det barbariska mörckret i et land, det främjar täflingen 
mellan vittra pennor, hvarigenom sanningen altmer och mer upbläncker, och det hjelper et 
frijt folck till at kiänna sig sielf, sin styrcka och sin svaga.33

	30	 Riksens ständers kommissions dom över Abraham Dahlén m.fl., i R5615: ”Protokoll och 
handlingar i saken över kommissarien Osthof ”, vol. 2, Riksarkivet.

	31	 En Ärlig Swensk. Stockholm 1755, s. 365ff.
	32	 Ibid., s. 338f.
	33	 ”Kammarherren Grefve H. Gyllenborgs memorial om tryckfrihet”, i: Sveriges ridderskaps och 

adels riksdags-protokoll från och med år 1719, 11:III: 1738–1739, bilagor. Stockholm 1889, s. 71.



22 kvhaa Konferenser 98

Någon fullständigt frisläppt tryckfrihet såg inte Gyllenborg framför sig, snarare en 
avskaffad förhandscensur enligt engelsk modell. Tankar som stred mot regering, re-
ligion eller goda seder – alltså den vanliga triptyken – kunde straffas efter lag, ansåg 
han. Varifrån Gyllenborg fått inspirationen till sitt förslag går inte att säga, men han 
hade disputerat i Lund för David Nehrman (Ehrenstråhle), som var fromt kristen men 
samtidigt verksamt bidrog till att etablera naturrätten i de inhemska juridikstudierna.

Gyllenborgs förslag presenterades nära riksdagens avslutning och blev aldrig fö-
remål för seriös diskussion. Även om författare som Anders (Bachmanson) Norden-
crantz från denna tid drev opinion i frågan kom det att dröja tjugo år innan det åter
igen hettade till i tryckfrihetsfrågan. Då beslutade sig Peter Forsskål för att utmana 
censuren med en plädering för stärkta civila rättigheter.

Redan titeln på Peter Forsskåls välbekanta Tankar om borgerliga friheten avslöjar 
en naturrättslig påverkan.34 Att hans tankar avsåg den borgerliga friheten antyder att 
det fanns en annan frihet, och det var den naturliga friheten. Enligt naturrätten var 
människan född fri, men hon hade tvingats överge en del av denna frihet för att vinna 
trygghet och öka sin välfärd i det som kallades borgerlig samlevnad, det vill säga i sam-
hällen.

Just detta anknöt Forsskål till i inledningen av sin pamflett: ”Ju mera man får lefwa 
efter egit behag, ju mera är man fri”, slog han fast i första meningen.35 Om människan 
vore alltigenom dygdig skulle friheten vara oproblematisk, förklarade han, men efter-
som hon behärskas av passioner måste dessa passioner tyglas av lagar. Och när man 
lever under förnuftiga och gemensamt överenskomna lagar, då råder en rätt borgerlig 
frihet. Detta var en direkt anknytning till Montesquieu, som bara ett decennium ti-
digare postulerat: ”Frihet är rätten att göra allt det som lagarna tillåter.”36 Å ena sidan 
är alltså människan fri till sin grundläggande natur. Å andra sidan måste denna frihet 
balanseras av lagar för att människan skall vara trygg.

Vad sade då Forsskål om religionen? Var den också nödvändig för människans 
trygghet? Forsskål rundade först ämnet genom att tala om lagar och seder. ”Borger-
liga frihetens lif och styrka består för den skulle uti en inskränkt Regering, och en oin-

	34	 Det har skrivits mycket om denna lilla pamflett, se framför allt Henrik Schück, Från Linnés 
tid. Peter Forsskål. Stockholm 1923. Av senare forskning märks Carl Gustaf Spangenberg, 
”Tankar om den borgerliga friheten. Peter Forsskåls skrift om tryckfriheten 250 år”, i: Per 
Ström (red.), Nya professorer. Installation hösten 2009. Uppsala 2009; Jonas Nordin, ”Peter 
Forsskål 1732–1763. En Linnélärjunge i kamp för civila rättigheter”, Svenska Linnésällskapets 
årsskrift, 2013; Ere Nokkala, ”Peter Forsskål – skrivfriheten och offentlighetsprincipen”, i: 
Wennberg & Örtenhed (red.), (2016).

	35	 Jag citerar här efter Peter Forsskål, Tankar om borgerliga friheten. Originalmanuskriptet med 
bakgrundsteckning. Red. David Goldberg m.fl., Stockholm 2009.

	36	 Montesquieu, Om lagarnas anda … Inledning och urval Stig Strömholm, övers. Dagmar 
Lagerberg, (1748) Stockholm 1998, XI:3.



23jonas nordin

skränkt skriffrihet”, sammanfattade han i pamflettens nyckelparagraf (§ 7). Därefter 
kom emellertid en välbekant begränsning: ”allenast hårdt answar stadnar på allt skrif-
wande, som utan gensäjelse är oanständigt och innehåller hädelse emot Gud, skelsord 
mot enskilda och retelser till uppenbara laster”. Han nämnde alltså blasfemi, ärekränk-
ning och osedlighet, men inte politisk uppvigling. Statsskicket berördes däremot i den 
åttonde paragrafen:

Gudomliga uppenbarelser, förnuftiga Grundlagar och enskildtas heder, kunna ej af en slik 
skriffrihet lida någon farlig anstöt. Ty sanning segrar alltid, då den får med samma fördelar 
bestridas och förswaras.

Den senare vändningen erinrar så starkt om John Milton (”who ever knew Truth put to 
the wors, in a free and open encounter”) att man nästan vill ana ett direkt beroende.37 
Men medan Milton gömde en ofördragsamhet under toleransens språkdräkt förefal-
ler Forsskål snarast ha gjort det motsatta. Hela stycket bör tolkas som en besvärjelse 
riktad mot censurens försvarare. Forsskål ville lugna dem som befarade att samhället 
skulle gå under av en fri debatt och exemplifierade med just de tre ämnesområden som 
ansågs mest känsliga. Senare i pamfletten (§ 11) intog han tydligare en för tiden intres-
sant hållning där religionen liksom tidigare tycktes bära på uppenbarad sanning, men 
trots det kunde reduceras till en privatsak:

Samwetet grundar sig wäl ofta på falska meningar. Hwilka ingalunda böra tålas, om de aldeles 
gå ut på samhällens och menniskjors förderf, såsom Jesuiternas trolösa reglor. Men merendels 
kunna de, som ett felande samwete tyckes göra farliga, blifwa goda medborgare, om allenast 
samhället litet lämpar sig efter deras wilfarelse.

Som exempel nämnde Forsskål mennoniterna, som inte själva ville bära vapen, men 
som gärna betalade pengar till soldaternas underhåll. Det var alltså personens gär-
ningar, inte hennes tankar och värderingar som hade betydelse, menade han. Denna 
sorts vidsynthet var en helt ny tanke i 1700-talets Sverige.

En tolerans grundad i tvivel hade Forsskål förebådat redan i sin avhandling fram-
lagd i Göttingen 1756 med kritik mot Christian Wolffs kunskapsfilosofi och det som 
denne kallade den tillräckliga grundens lag. Inget är eller sker utan tillräcklig grund, 
menade wolffianerna. Forsskål invände att en tillräcklig grund blir inte bara determi-
nerande, utan rent deterministisk. Matematiska sanningar är tvingande, menade han, 
men förändringar i världen kan inte vara det. Forsskål stannade vid att det som vi inte 
kan betvivla måste vara sant, men eftersom förmågan att tvivla är subjektiv kan vi ald-
rig nå säker kunskap. Vad vi kan göra är att lita till våra förnimmelser, sensus communis, 

	37	 Milton (1959), s. 561.



24 kvhaa Konferenser 98

vilket är att tro i en forskande mening. Begreppen tro och vetande bytte med andra 
ord plats. Forsskål rörde sig från tro, i en teologisk mening, till vetande, i en prövande 
mening, där alla sanningar är preliminära och vi tror oss veta.38 Med ett sådant ödmjukt 
förhållningssätt till den egna kunskapsbildningen följde också en förlåtande attityd 
gentemot andras avvikande uppfattningar. Då har vi rört oss hela vägen från tro till 
tvivel och kanske förstått något mer om varför yttrandefrihet går från att vara sam-
hällsfördärvande till att vara nödvändig för samhället under just denna epok.

I det rättsliga efterspelet vägrade Peter Forsskål uppvisa den foglighet som var en 
underförstådd premiss i det svenska censurväsendet och han demonstrerade därmed 
dess relativa maktlöshet. Flera av hans tankar var dock ännu alltför radikala och något 
absolut genomslag för den sekulariserade statsrätten var det ännu inte tal om. När det 
så kallade tredje utskottet, som beredde tryckfrihetsfrågan vid 1765–1766 års riksdag, 
gick till omröstning vann det radikala förslag som förordade ett avskaffande av all 
censur. Vid ärendets vidare beredning smög sig övervakningen av teologiska skrifter 
emellertid åter in, och i den utfärdade förordningen kom förhandsgranskningen att 
bevaras på detta område. Det var en nödvändig kompromiss för att få prästeståndet att 
bifalla lagförslaget och sannolikt var det många andra riksdagsmän som ansåg denna 
lösning tryggast.39

Jag inledde denna utläggning med konstaterandet att tanken på en fri opinionsbild-
ning historiskt har uppfattats som befängd. Till det har främst två skäl bidragit: För 
det första har människan alltid primärt betraktats som en samhällsvarelse. Den enskil-
des rättigheter har därför alltid fått stå tillbaka för kollektivets behov. För det andra 
har statsrätten i den kristna världen vilat på religiösa dogmer. Vissa absoluta sanningar 
har varit höjda över ifrågasättande och det har därmed funnits en skarp gräns för vad 
som varit möjligt att yttra. En sekulariserad statsrätt och religionens förpassande till 
den privata sfären var därför en nödvändig förutsättning för att lyfta denna slöja över 
den fria åsiktsbildningen. Detta blev upplysningstänkandets mest centrala bidrag till 
den europeiska historien, även om processen var lång.

	38	 Johan Dellner, Forsskåls filosofi. Stockholm 1953, s. 3ff, 61–84, 184f.
	39	 Förhandscensuren diskuterades vid sammanträdet 21/4 1766. Protokollet är delvis obskyrt 

med många rättelser och tillägg. Den fråga omröstningen gällde löd: ”Bifaller högl. Utskottet, 
at all Censur uphörer”; R3405, Riksarkivet, pag. 388r. Innebörden i diskussionen har utsatts 
för olika tolkningar; se Pentti Virrankoski, Anders Chydenius. Demokratisk politiker i upplys-
ningens tid. Stockholm 1995, s. 189ff; Marie-Christine Skuncke, ”Tryckfriheten i riksdagen 
1760–62 och 1765–66”, i: Wennberg & Örtenhed (2016), s. 120f. Se även bidraget av Gustav 
Björkstrand på s. 29 i denna volym.



25jonas nordin

Referenser
Otryckt material

Riksarkivet (RA), Stockholm
R3405: Tredje utskottet 1765–66, protokoll och bilagor, pag. 388r. 
R5615: ”Protokoll och handlingar i saken över kommissarien Osthof ”, vol. 2. Riksens 

ständers kommissions dom över Abraham Dahlén m.fl.

Tryckt material

A Letter to a Member of Parliament, shewing, that a restraint on the press is inconsis-
tent with the Protestant Religion, and dangerous to the Liberties of the Nation 
(1698), London.

Aristoteles (1993), Politiken. Övers. Karin Blomqvist, Jonsered.
Astin, Alan E. (1988), ”Regimen morum”, The Journal of Roman studies, 78.
Cantor, Norman F. (2003), Antiquity. The civilization of the ancient world. New 

York.
Dellner, Johan (1953), Forsskåls filosofi. Stockholm.
En Ärlig Swensk (1755), Stockholm.
Forsskål, Peter (2009), Tankar om borgerliga friheten. Originalmanuskriptet med bak-

grundsteckning. Red. David Goldberg m.fl., Stockholm.
Gibbon, Edward, (1909 [1776–1789]), The Decline and fall of the Roman Empire, I–

VII. Utg. John Bagnell Bury, London.
Goldsworthy, Adrian (2014), Augustus. First emperor of Rome. New Haven & 

London.
Grześkowiak-Krwawicz, Anna (1997), ”Le debat polonais sur la liberté de parole 

dans la deuxième moitié du XVIIIe siècle”, Acta Poloniae Historica, 75. 
Hansen, Mogens Herman (1999), The Athenian democracy in the age of Demosthenes. 

Structure, principles, and ideology. 2 utg. London. 
Hansen, Mogens Herman (2004), ”The ancient Athenian and the modern liberal 

view of liberty as a democratic ideal”, i: Eric W. Robinson (red.), Ancient 
Greek democracy. Readings and sources. Oxford.

Hansen, Mogens Herman (2012), Demokratiets historie fra oldtid til nutid. 
Köpenhamn.

Kaldellis, Anthony (2015), The Byzantine republic. People and power in New Rome. 
Cambridge, MA & London.

”Kammarherren Grefve H. Gyllenborgs memorial om tryckfrihet” (1889), i: Sveriges 
ridderskaps och adels riksdags-protokoll från och med år 1719, 11:III: 1738–1739, 
bilagor. Stockholm, s. 71.



26 kvhaa Konferenser 98

Katz, Richard S. (1997), Democracy and elections. New York.
Lane, Melissa (2014), Greek and Roman political ideas. London.
Locke, John (1824 [1689]), ”A letter concerning toleration” i: The works of John Locke 

in nine volumes, V. London 1824.
Millar, Fergus (2002), The Roman republic in political thought. Hanover.
Milton, John (1959 [1644]), ”Areopagitica”, i: Complete prose works of John Milton, II: 

1643–1648. New Haven & London.
Montesquieu, Charles-Louis de Secondat (1998 [1748]), Om lagarnas anda … 

Inledning och urval Stig Strömholm, övers. Dagmar Lagerberg. Stockholm.
Mullet, Michael A. (2004), Martin Luther. London & New York.
Nokkala, Ere (2016), ”Peter Forsskål – skrivfriheten och offentlighetsprincipen”, i: 

Bertil Wennberg & Kristina Örtenhed (red.) (2016), Fritt ord 250 år. 
Tryckfrihet och offentlighet i Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. 
Stockholm.

Nordin, Jonas (2013), ”Peter Forsskål 1732–1763. En Linnélärjunge i kamp för civila 
rättigheter”, Svenska Linnésällskapets årsskrift.

Nordin, Jonas (2016), ”Från uppfostrade undersåtar till upplysta medborgare. 
Censur och tryckfrihet från medeltiden till 1700-talet”, i: Bertil Wennberg & 
Kristina Örtenhed (red.) (2016), Fritt ord 250 år. Tryckfrihet och offentlighet i 
Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. Stockholm.

du Plessis, Paul J., Clifford Ando & Kaius Tuori (2016), The Oxford handbook of 
Roman law and society. Oxford.

Schück, Henrik (1923), Från Linnés tid. Peter Forsskål. Stockholm.
Sellberg, Erland (2010), Kyrkan och den tidigmoderna staten. En konflikt om 

Aristoteles, utbildning och makt. Stockholm.
Siebert, Fredrick Seaton (1965), Freedom of the press in England 1476–1776. Urbana.
Sirluck, Ernest (1959), ”Introduction”, i: Complete prose works of John Milton, II: 

1643–1648. New Haven & London.
Skuncke, Marie-Christine (2016), ”Tryckfriheten i riksdagen 1760–62 och 1765–66”, 

i: Bertil Wennberg & Kristina Örtenhed (red.) (2016), Fritt ord 250 år. 
Tryckfrihet och offentlighet i Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. 
Stockholm.

Spangenberg, Carl Gustaf (2009), ”Tankar om den borgerliga friheten. Peter 
Forsskåls skrift om tryckfriheten 250 år”, i: Per Ström (red.), Nya professorer. 
Installation hösten 2009. Uppsala.

Sundén, Johan Magnus (1928), De romerska antikviteterna till de studerandes tjänst.  
2 utg. Uppsala & Stockholm.

Söllner, Alfred (2008), Romersk rättshistoria. En introduktion. Stockholm.



27jonas nordin

Thomas, Donald (1969), A long time burning. The history of literary censorship in 
England. London.

Thukydides (1978), Kriget mellan Sparta och Athen. Övers. Sture Allén, Stockholm.
Wennberg, Bertil & Örtenhed, Kristina (red.) (2016), Fritt ord 250 år. Tryckfrihet och 

offentlighet i Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. Stockholm.
Veyne, Paul (1991), Kände grekerna till demokratin? samt Olympia i antiken. 

Stockholm.
Virrankoski, Pentti (1995), Anders Chydenius. Demokratisk politiker i upplysningens 

tid. Stockholm.
Voltaire (Arouet, François-Marie) (2015 [1763]), Traktat om toleransen. Övers. 

Gustaf Åman-Nilsson, Stockholm.





Anders Chydenius och trosfriheten
Gustav Björkstrand

Forskningen kring tryckfriheten, offentlighetsprincipen, religionsfriheten och en del 
andra centrala frågor under senare delen av 1700-talet i det svenska riket har kommit 
i ett nytt läge efter det att Anders Chydenius samlade skrifter föreligger i fem band 
på originalspråket svenska och i fem band med översättning till modern finska. Den 
källkritiska utgåvan av allt det som Chydenius har skrivit har försetts med kommenta-
rer av ett trettiotal experter på olika områden i Finland och Sverige. Centrala delar av 
hans författarskap har därtill översatts till engelska.1 Det skall bli intressant att se vilka 
omvärderingar av gängse uppfattningar som blir följden när forskarna har tillgång till 
Chydenius hela produktion och lätt kan studera den, inte bara i tryckt form utan också 
i den nätversion som inom kort kommer att bli tillgänglig.

Frihetsidealet var dominerande i Anders Chydenius tankevärld och verksamhet. Han 
sammanfattar sin syn i följande välkända formulering: ”Jag talar alenast för det ena 
lilla; men välsignade ordet Friheten.”2 Vi skall se litet närmare på vad det innebar för 
hans insatser när det gäller införandet av tryckfrihet, offentlighetsprincip och religi-
onsfrihet. 

Anders Chydenius principiella syn på skriv- och tryckfriheten och på betydelsen 
av en fri tillgång till information kommer tydligt till uttryck i inledningen till både 
hans koncept till tryckfrihetsmemorial och i hans av Anders Kraftman undertecknade 

	 1	 Se Anders Chydenius, Samlade skrifter, 1–5. Utg. Maren Jonasson & Pertti Hyttinen. Helsing-
fors & Stockholm 2012–2016, fortsättningsvis ACSS; Anders Chydenius, Kootut teokset, 1–5. 
Toimittaneet Maren Jonasson & Pertti Hyttinen. Porvoo 2012–2016; Anticipating The Wealth 
of Nations. The selected works of Anders Chydenius (1729–1803). Ed. Maren Jonasson & Pertti 
Hytttinen, introduction Lars Magnusson. Transl. Peter C. Hogg. New York 2012.

	 2	 Citat ur ”Tankar om Husbönders och Tjenstehjons Naturliga Rätt”, ACSS 3, s. 148.



30 kvhaa Konferenser 98

nästan helt likalydande tryckfrihetsmemorial. Det behövs egentligen inga bevis, säger 
Chydenius, att en ”billig skrif- och Tryckfrihet” är av grundläggande betydelse för ”ett 
fritt Regimente”. Ständerna behöver den för att kunna stifta goda lagar, ”lagskipare” 
för sina ämbeten och de ”lydande” för att de skall få kunskap om lagens fordringar, 
ämbetsmannamaktens gränser och sina egna skyldigheter. Någon censor behövs inte. 
Om ett yttrande är orimligt, vederläggs det snart. Är det byggt på sanning, är det  
oövervinnerligt, om tvetydigt, så letas sanningen fram genom nya skrifter. Det bör 
dock, enligt Chydenius, finnas undantag från vad som fritt kan tryckas. Allt som rör 
grunderna i religionen skall förhandsgranskas av teologisk fakultet eller en lärd teolog, 
allt som stöter regeringsformen och allt som försmädligt angriper personer och krän-
ker dygd och goda seder kan i efterhand bli föremål för åtal och dom.3

Chydenius skrift och de två övriga inlämnade memorialen i frågan togs upp för 
behandling i Stora deputationen i augusti 1765. Deputationen delegerade ärendet till 
ett särskilt utskott, tredje utskottet eller tryckfrihetsutskottet, där östra riksdelen var 
påfallande starkt representerad av biskop Carl Fredrik Mennander från Åbo och kapla-
nen Chydenius från Nedervetil, borgmästaren Erik Miltopaeus från Ekenäs och bon-
den Henrik Paldanius från Savolax. Medlemmarna från östra riksdelen var anmärk-
ningsvärt aktiva i utskottsbehandlingen. Det betänkande om skriv- och tryckfrihet 
som utskottet avgav den 18 december 1765 var skrivet av Chydenius och undertecknat 
av en medlem av vart och ett av de fyra stånden. Tre av dessa kom från östra riksdelen, 
nämligen Mennander, Miltopaeus och Paldanius. Av de fem personer som var invol-
verade i undertecknandet kom hela fyra från den östra riksdelen.4 Det var alltså inte 
bara fråga en kamp mellan hattar och mössor, utan frågan hade också en klar regio-
nalpolitisk aspekt. I de perifera delarna av riket var frågan om skriv- och tryckfriheten 
och bristen på offentlighet när det gällde officiella handlingar särskilt aktuell. För den 
som ville påverka utvecklingen var det svårt att få den nödvändiga informationen från 
Stockholm.

Chydenius fick en stark ställning i utskottet, inte bara för att han så kraftfullt drev 
frågan med en genomtänkt argumentering utan också för att han i de avgörande ske-
dena fungerade som sekreterare i utskottet och skrev dess betänkande. En intressant 
fråga gäller upphävandet av censuren för religiösa skrifter. En allmän uppfattning har 
varit att han höll fast vid prästeståndets uppfattning att den borde bevaras, och den 
kommer till uttryck i bland annat Pentti Virrankoskis stora biografi om Chydenius 
samt i Henrik Knifs vetenskapliga kommentar i Anders Chydenius Samlade skrifter, 
1. Frågan är dock om situationen är så klar.5

	 3	 ACSS 1, s. 365–371.
	 4	 E. G. Palmén, Politiska skrifter af Anders Chydenius å nyo utgifna. Helsingfors 1880,  

s. 113–118.	
	 5	 Pentti Virrankoski, Anders Chydenius. Demokratisk politiker i upplysningens tid. Stockholm 

1995, s. 186–196; Henrik Knif, ”Kommentar till koncept till tryckfrihetsmemorial och memo-
rial om tryckfrihet”, ACSS 1, s. 372–377.



31gustav björkstrand

Redan E. G. Palmén fäste i sin bok om Anders Chydenius politiska skrifter år 1880 
uppmärksamhet vid Chydenius svar i den avgörande behandlingen i tredje utskottet 
den 21 april 1766. Mötesordföranden baron Christoffer von Kochen ställde följande 
proposition till de fyra stånden: ”Bifaller högl[ovliga] Utskottet at all Censur upphö-
rer?” Borgarna och bönderna röstade ja. Inom adeln segrade nejsidan med två röster 
mot en. Prästeståndets medlemmar var oeniga. Prosten Anders Forssenius från Skara 
röstade ja som borgarna och bönderna, men instämde däremot med adelns nej när det 
gällde censur av skrifter i teologiska ämnen. Chydenius svarade att han stödde pro-
positionen i ”thet hela”. Palmén drar slutsatsen att Chydenius var beredd att avskaffa 
också den andliga censuren, eventuellt i ett taktiskt syfte. Virrankoski bestrider detta 
och menar att Chydenius svar enbart gällde den politiska censuren. Denna uppfatt-
ning kan dock knappast vara riktig eftersom frågan om andlig censur uttryckligen var 
aktuell på mötet. Censorn Oelreich hänvisade till att censuren behövdes på grund av 
”irriga satser” särskilt i ”theologicis”, vilket kunde leda till ”ateisteri och fritänkeri”. 
Chydenius replikerade att en ”sönderdelt frihet vore ingen frihet och ett blandat tvång 
vore ett fullkomligt tvång”.6

Frågan aktualiserades på nytt när man skulle granska protokollet från mötet den 
16 maj. Tredje utskottet kunde konstatera att Chydenius skrivit betänkandet så att ut-
skottet företrädde uppfattningen att censuren av andliga skrifter skulle bevaras. Den 
var nödvändig för religionen och den ”derpå beroende själavården”. Vid mötet hävdade 
en del av medlemmarna att det bara var prosten Forssenius som, liksom adeln, ville be-
vara den andliga censuren, underförstått att också Chydenius varit för ett avskaffande 
av den. Chydenius replikerade nu, anmärkningsvärt nog, att han hela tiden understött 
ett bevarande av den andliga censuren.7

Hur skall nu Chydenius som det förefaller helt motsatta uppfattningar förstås? Kan 
det vara så att han var av den principiella uppfattningen att all censur borde avskaffas, 
alltså också för andliga skrifter, och att han gav uttryck för den genom sitt svar i ”thet 
hela”. När han sedan skrev betänkandet ville han formulera sig så att han inte äventy-
rade möjligheten att få ett positivt slutresultat i huvudfrågan gällande politisk censur 
och offentlighet och därför behöll den andliga censuren. Han visste att prästeståndet 
skulle fälla hela förslaget om det inte innehöll andlig censur. Ur taktisk och pragmatisk 
synvinkel var det därför bättre att acceptera den än att hela den viktiga frågan föll än en 
gång. I sin självbiografi från år 1780 till Kungl. Vetenskaps- och Vitterhetssamfundet i 
Göteborg påpekar han att ifall en ledamot av prästeståndet varit frånvarande från ut-

	 6	 Palmén (1880), s. 122–147; Virrankoski (1995), s. 188–192; Marie-Christine Skuncke, ”Tryck-
friheten vid riksdagen 1760–62 och 1765–66”, i: Bertil Wennberg & Kristina Örtenhed (red.), 
Fritt ord 250 år. Tryckfrihet och offentlighet i Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. 
Stockholm 2016, s. 120–121.

	 7	 Palmén (1880), s. 133–134.



32 kvhaa Konferenser 98

skottets möte den 21 april 1766 – han avser biskop Mennander – så hade prästeståndet 
haft en majoritet för andlig censur med två röster mot en och ”intet betänckande hade 
Kunnat emanera”.8 Principiellt kan han alltså ha varit för ett avskaffande av all cen-
sur – han var i så fall övertygad om att en fortsatt diskussion också i teologiska frågor 
skulle korrigera felaktiga uppfattningar – men ur realpolitisk synvinkel, och för att få 
ett konkret resultat om avskaffande av censorsämbetet, var det i detta skede nödvän-
digt att bevara den andliga censuren för att det formella kravet på att tre stånd skulle 
stå bakom förslaget skulle uppfyllas. Det som talar för att Chydenius uppträtt taktiskt 
är att han tog med sig konceptbetänkandet när han reste tillbaka till sin församling i 
Gamlakarleby, men av allt att döma fanns det en kopia som sedan användes. Försla-
get till förordning kunde däremot inte skaffas fram, vilket ledde till att borgmästare 
De la Rose åtog sig uppdraget att skriva ett nytt förslag.9 Intressant är att Chydenius 
i en senare levnadsbeskrivning från sitt sista år 1803 inte berör frågan med ett enda 
ord, vilket är så mycket mer egendomligt som han i den tidigare självbiografin 1780 
ansett att det var den fråga som han arbetade mest för och som var ögonstenen för ett 
fritt rike.10 Prästeståndets medvetna motstånd mot avskaffandet av censur för andliga 
skrifter framgår också av att biskop Filenius och ett par andra personer inlämnade en 
reservation till protokollet i den avslutande redigeringen, i vilken de krävde en fortsatt 
teologisk censur. Denna begäran upprepades när man skulle sammanställa förslaget till 
förordningstext. Prästeståndet ville alltså med alla medel försäkra sig om att gransk-
ningen av teologiska skrifter skulle fortsätta. Att prästeståndet upprepade gånger ville 
försäkra sig om att censuren bevarades för andliga skrifter kan ha berott på att man 
fruktade för att Chydenius tidigare framförda uppfattning om att den kunde slopas 
skulle komma in i det slutliga beslutet.11 

Frågan är om man kan få en klarare bild av Chydenius agerande genom att granska 
hur han uppträdde i andra sammanhang. Här är hans memorial gällande religions-
frihet av särskilt intresse. Tillkomsten av memorialet har jag utförligt redovisat för 
i min kommentar i Anders Chydenius Samlade skrifter, 3.12 Här skall jag gå in på de 
principiella motiveringar han framför för religionsfrihet. Chydenius hävdar bestämt 
att ”erfarenheten och alla tiders Historier” otvetydigt bevisar att ”mildhet, tålsam-
het, uplysning och en sachtmodig underwisning” är de enda medel som kan omvända 
”wilfarande menniskor”. Detta säger han alltså i en tid då konventikelplakatet är i kraft. 

	 8	 ACSS 3, s. 297–300; Skuncke (2016), s. 121.
	 9	 Skuncke (2016), s. 122.
	10	 ACSS 3, s. 522–539.
	11	 Palmén (1880), s. 147.
	12	 Gustav Björkstrand (2015), ”Kommentar till koncept till ’Memorial, angående Religions-

Frihet’, manuskript till ’Memorial, angående Religions-Frihet’ och Memorial angående Religi-
onsfrihet”, ACSS 3, s. 203–209.



33gustav björkstrand

Om några främlingar kommer till landet och vill dyrka den evige och allsmäktige Gu-
den, ”alles wår Fader”, enligt sin övertygelse kan detta inte rubba landets heliga evan
geliska lära. Stockholm har inte blivit kalvinskt fastän reformerta har firat offentliga 
gudstjänster enligt sin lära, Danmark inte judiskt och Preussen inte romersk-katolskt 
fastän där finns judar och katoliker. Därför borde alla främlingar oberoende av ålder, 
kön, stånd eller trosbekännelse äga rätt att komma in i landet sedan de svurit kungen 
tro och lydnad och därefter ”försäkras om fulkomlig samwets frihet för sig, sina barn 
och efterkommande”.13

Chydenius memorial innebär en öppen brytning med uppfattningen sedan 1500-ta-
let i regeringsformer, regentförsäkringar och religionsstadgor att enhet i religionen är 
ett grundvillkor för såväl statens som kyrkans fortbestånd. I 1686 års kyrkolag före-
skrevs att den som övergav sin tro skulle förklaras arvlös och landsförvisas. Svenska 
historiker har ofta framfört att initiativet till memorialet egentligen kom från Gustav 
III och att den erkänt radikale kaplanen Chydenius utvaldes som medlem av präste-
ståndet, där motståndet var störst, att framföra förslaget.14 Jag är inte övertygad om att 
denna förklaring är riktig. Österbotten, varifrån Chydenius kom, var väckelserörelser-
nas förlovade land. Rättegångarna mot separatister avlöste varandra. Chydenius hade 
i sin egen församling i Gamlakarleby sett att religiösa övertygelser inte förändras ens 
om straffet blev landsförvisning. Jag hänvisar till ett sextiotal så kallade skevikare, från 
just Gamlakarleby, som år 1732 tvingades lämna landet sedan de vägrat att underkasta 
sig kyrkans påbud om dop och kyrkobesök. De irrade sedan omkring i Europa utan 
att bli emottagna någonstans innan de fick en fristad på Värmdö år 1745. Som kyrko-
herde i staden var Chydenius väl medveten om deras öde och ville säkert så långt möj-
ligt underlätta deras situation. Det är sannolikt att han tog upp deras öde i sitt samtal 
med kungen i december 1778 när han bad om beskydd för sitt initiativ.15 Det fick han 
också genom ett välregisserat spel av kungen, där liknande initiativ antagligen på hans 
anstiftan inlämnades också från andra stånd för att motståndet mot reformen skulle 
förlora i kraft. Kungen var tydligt nöjd med riksdagens positiva beslut och såg till att 
memorialet översattes till franska och latin och publicerades i åtminstone sex franska 
tidningar 1779, alltid med uppgiften att initiativet hade tagits av Anders Chydenius.16 

Ett tydligt belägg för att frågan om religionsfriheten också kunde beröra landets 
egna invånare är att Gustav III sommaren 1779 – alltså efter det att memorialet god-
känts – sökte upp skevikarna och förde ett samtal med dem. Vad som sades i samtalet 

	13	 Ibid., s. 188–189.
	14	 Ibid., s. 204.
	15	 S. Loimaranta, Erikssonien mystillis-separatistinen liike vuoteen 1745. Lahti 1940; Harry Len-

hammar, Sveriges kyrkohistoria, 5. Individualismens och upplysningens tid. Stockholm 2000,  
s. 66–67; André Swanström, Separatistledare i 1700-talets Österbotten. Åbo 2004; ACSS 3,  
s. 204–205.

	16	 Björkstrand (2015), s. 207.



34 kvhaa Konferenser 98

vet vi inte, men det är anmärkningsvärt att han gjorde detta besök. Det stöder tanken 
att Anders Chydenius hade tagit upp frågan med kungen och att han var principiellt 
för en allmän trosfrihet, även om han i sitt memorial endast talar om främlingar som 
vill komma till landet, eftersom redan ett sådant beslut var ytterst svårt att genomdriva. 
I toleransediktet som gavs i januari 1781 förklarades skevikarna stå under dess beskydd 
och ansågs ha de rättigheter ediktet omfattade, även om de i vissa trosfrågor hade en 
annan uppfattning än den svenska kyrkan.17 Chydenius principiella inställning fram-
går också av att han kraftigt underströk att religiösa övertygelser inte kan rättas till 
med maktmedel utan endast genom upplysning och undervisning. Detta gällde natur-
ligtvis även landets egna invånare. De avslutande orden i memorialet pekade i samma 
riktning. Chydenius sade sig vara rörd över sina ”med-menniskors olyckor”, ord som 
knappast bara syftade på främlingar. Han ville att riket skulle bli ”ett wälsignat skygd 
för alla förtrykta” och därmed stort med ”lyckeliga” undersåtar.18 Det skulle inte för-
våna om hans tankar i detta sammanhang speciellt gick till de tidigare medlemmarna 
i hans egen församling, de olyckliga skevikarna. 

När man tar del av Anders Chydenius övriga skriftliga produktion är det tydligt att 
han genomgående använder sig av en rationell argumentering, utom när det gäller up-
penbarade sanningar, där Bibeln måste få det avgörande ordet.19 I sina predikningar ar-
gumenterar han emot fritänkare och företrädare för andra religioner, främst muslimer, 
med förnuftsargument utan att kräva kraftåtgärder mot dem. Ännu mer intressant är 
den inbjudan till en skrivtävling som Chydenius efterlyste i Dagligt Allehanda år 1781. 
Bo Lindberg förmodar i sin kommentar i Samlade skrifter att initiativet föranleddes av 
att skalden Johan Henrik Kellgren i Stockholmsposten beklagat sig över hur svårt det var 
för en god poet att samtidigt vara en god kristen. Lindberg hänvisar också till en dikt 
där Kellgren tecknar ett stoiskt ideal av en ”stadig man” som reder sig utan hoppet om 
frälsning. I skrivtävlingen skulle deltagarna, enligt Chydenius, jämföra den hedniska 
och kristna moralläran och visa den senares överlägsenhet.20

Det principiellt intressanta i tävlingsinitiativet är att Chydenius inte efterlyser cen-
sur av kristendomskritiska inlägg i debatten eller i olika skrifter. Han vill i stället ha 
korta och ”sanfärdiga” argument som belägg på att det förnuftiga i antikens epikuréers 
och stoikers och i andra religioners moralläror egentligen berodde på att de hämtat 
inspiration från Guds tio bud i Gamla testamentet.21

	17	 Lenhammar (2000), s. 150.
	18	 ACSS 3, s. 190.
	19	 Carola Nordbäck, Lycksalighetens källa. Kontextuella närläsningar av Anders Chydenius 

budordspredikningar 1781–82. Åbo 2009, s. 130–131; Gustav Björkstrand (2016), ”Anders 
Chydenius teologiska åskådning”, ACSS 5, s. 33–60, särskilt s. 46. 

	20	 ACSS 5, s. 77–83; Bo Lindberg, ”Kommentar till Inbjudan till skrivtävling”, ACSS 5, s. 84–85; 
Nordbäck (2009), s. 172–173.

	21	 ACSS 5, s. 77–81.



35gustav björkstrand

Även om Anders Chydenius i sin religiösa åskådning var starkt påverkad av pietis-
men är han samtidigt en företrädare för naturrätten och upplysningen. Bo Lindberg 
säger i sin kommentar att Chydenius representerar en kristen upplysning, hur para-
doxal en sådan sammanställning än ter sig.22 Chydenius hade en stark tilltro till att man 
med förnuftets hjälp kunde övertyga dem som hade avvikande uppfattningar och att 
villfarelser och brister kunde rättas till genom en övertygande argumentering med sak-
skäl. Det gällde inte bara på det ekonomiska området, när det gällde tjänstefolks rät-
tigheter och andra reformer som han ville genomdriva, utan också på det religiösa om-
rådet. Till det förnuftiga hörde även att man i varje situation måste pröva vad som var 
möjligt att genomdriva och ställa reformkraven i relation till detta. Det är mot den här 
bakgrunden som man måste fråga sig om inte Chydenius argumentering för avskaf-
fande av censur och för religionsfrihet skall tolkas så att han var för ett avskaffande av 
den andliga censuren och införande av trosfrihet också för landets egna inbyggare. Av 
realpolitiska skäl valde han dock att företräda en mer moderat linje eftersom han ville 
nå konkreta resultat. Han var därmed betydligt radikalare än man hittills har ansett. 

Referenser
ACSS = Chydenius, Anders (2012–2016), Samlade skrifter, 1–5. Utg. Maren 

Jonasson & Pertti Hyttinen, Helsingfors & Stockholm.
ACKT = Chydenius, Anders (2012–2016), Kootut teokset, 1–5. Toimittaneet Maren 

Jonasson & Pertti Hyttinen, Porvoo.
Anticipating The Wealth of Nations. The Selected Works of Anders Chydenius (1729–

1803) (2012), Ed. Maren Jonasson & Pertti Hytttinen, introduction Lars 
Magnusson. Transl. Peter C. Hogg. (Routledge Studies in the History of 
Economics.) New York.

Björkstrand, Gustav (2015), ”Kommentar till koncept till ’Memorial, angående 
Religions-Frihet’, manuskript till ’Memorial, angående Religions-Frihet’ och 
Memorial angående Religionsfrihet” i: ACSS 3. 

Björkstrand, Gustav (2016), ”Anders Chydenius teologiska åskådning”, i: ACSS 5.
Knif, Henrik (2013), ”Kommentar till koncept till tryckfrihetsmemorial och memo-

rial om tryckfrihet”, i: ACSS 1.
Lenhammar, Harry (2000), Sveriges kyrkohistoria, 5. Individualismens och upplys-

ningens tid. Stockholm.
Lindberg, Bo (2016), ”Kommentar till Inbjudan till skrivtävling”, i: ACSS 5.
Loimaranta, S. (1940), Erikssonien mystillis-separatistinen liike vuoteen 1745. 

(Suomen kirkkohistoriallisen seuran julkaisuja 43.) Lahti. 

	22	 Ibid., s. 84–85.



36 kvhaa Konferenser 98

Nordbäck, Carola (2009), Lycksalighetens källa. Kontextuella närläsningar av Anders 
Chydenius budordspredikningar 1781–82. Diss. Åbo.

Palmén, E. G. (1880), Politiska skrifter af Anders Chydenius å nyo utgifna. 
Helsingfors.

Skuncke, Marie-Christine (2016), ”Tryckfriheten vid riksdagen 1760–62 och 1765–
66” i: Bertil Wennberg & Kristina Örtenhed (red.), Fritt ord 250 år. 
Tryckfrihet och offentlighet i Sverige och Finland – ett levande arv från 1766. 
Stockholm.

Swanström, André (2004), Separatistledare i 1700-talets Österbotten. Diss. Åbo.
Virrankoski, Pentti (1995), Anders Chydenius. Demokratisk politiker i upplysningens 

tid. Stockholm.



Napoleon, Benjamin Constant  
och tryckfriheten
Stig Strömholm

Den fransk-schweiziske författaren och politikern Benjamin Constant (1767–1830) 
är berömd framför allt som upphovsman till den åtminstone delvis självbiografiska 
romanen Adolphe (1816), som brukar beskrivas som ett av den franska romantikens 
genombrottsverk. I sin samtid var han kanske mest känd som den betydligt mer 
berömda madame de Staëls älskare under ett tiotal stormiga år. Constant var emellertid 
också religionshistoriker och religionspsykolog; under hela sitt vuxna liv, som var 
starkt präglat av revolutions- och Napoleontidens våldsamma omstörtningar, arbetade 
han med ett stort arbete om religionen, som han själv uppfattade som sitt främsta verk 
och som i sen tid kommit att erkännas som en pionjärinsats. Slutligen var Constant 
politiker och politisk författare. Han företrädde sedan ungdomen en klart liberal 
uppfattning. I politikerrollen debuterade han med den inflytelserika madame de Staëls 
stöd redan i slutet av 1790-talet, förvisades från den franska arenan av Napoleon men 
kom tillbaka efter Napoleons fall, bekämpade först häftigt kejsaren men anslöt sig 
under oväntade och märkliga omständigheter till denne under de hundra dagarna – 
den period på våren 1815 då Napoleon efter att ha lämnat sin förvisningsort, ön Elba, 
återtog väldet i största delen av Frankrike, stampade fram en armé och genomförde det 
fälttåg som slutade med debaclet vid Waterloo den 18 juni 1815.

Under dessa hundra dagar hann den företagsamme korsikanen inte endast med 
att kriga. Han stiftade också en ny konstitution för sitt kejsardöme, lyckades få den 
godkänd genom folkomröstning i de delar av landet som han behärskade på våren 
1815 och promulgerade den vid en högtidlighet, som med en hänsyftning på frankisk 
historia (där ”majfältet” var en årlig mönstring av rikets krigsmakt) benämndes ”maj-
fält” – champ de mai. I utarbetandet av denna författning, kallad ”tilläggsakten till 
kejsardömets konstitutioner”, l´Acte additionnel, spelade Benjamin Constant en av-
görande roll. 



38 kvhaa Konferenser 98

Det gick fort dessa vårdagar 1815. Den 19 mars, den dag då kung Ludvig XVIII 
flydde från Paris – på natten mellan den 19 och den 20 tog Napoleon nattkvarter i 
Tuileriepalatset – publicerades i en ansedd tidskrift en artikel i vilken Constant våld-
samt angrep kejsaren, som han liknade vid Attila och Djingis khan. Efter att ha gått 
under jorden hos USA:s sändebud lyckades han få postskjuts nordvästut från Paris, 
men vände sedan han tillryggalagt ett tjugotal mil – trots de uppenbara risker detta 
innebar. Motiven för denna tvärvändning är oklara. Constant säger själv att han hade 
börjat hoppas att Napoleon skulle ha tagit lärdom av sina motgångar och blivit mot-
taglig för liberala idéer. Ett bidragande motiv kan ha varit att Constant sedan ett halvår 
var lidelsefullt förälskad i den vackra madame Récamier, vid vars fötter han bokstavligt 
talat suttit varje dag i ett halvårs tid. 

Constant tar försiktiga kontakter med Napoleons omgivning, kejsarens rådgivare 
talar om vikten av att vinna en briljant och ansedd politisk skribent. Den 14 april kal-
las Constant till Tuilerierna, den 18 har han med sig ett utkast till konstitution, den 
20 utnämns han till medlem av Conseil d´Etat. Den folkomröstning som godkänner 
den nya napoleonska regimen hålls den 22 april, vid ”majfältet” den 1 juni sker det for-
mella godkännandet av l´Acte additionnel, av de invigda ironiskt kallad la Benjamine.

Napoleons Benjamine och Ludvig XVIII:s charta

Mellan sammanträdena i lagstiftningsärendet skriver Constant på det verk som skall 
förklara och kommentera den nya konstitutionen. Resultatet av hans mödor, en volym 
om ett par hundra sidor med rubriken Principes applicables à tous les gouvernements 
constitutionnels levereras från tryckeriet den 29 maj – tre veckor före Waterloo. Det är 
mer än en lagkommentar. Det är också en lysande plaidoyer för ett frihetligt statsskick. 
Det skulle inte ha varit möjligt för Constant att få boken färdig under de hektiska 
vårveckorna om han inte haft en förlaga, som han börjat skriva redan 1806 och under 
de mellanliggande åren bearbetat mot bakgrund av de erfarenheter han gjort i sin 
egenskap av välinformerad och lidelsefullt engagerad iakttagare av det politiska spelet.

Till det bakgrundsmaterial som la Benjamines upphovsmän inte kunde undgå att ta 
ställning till hörde den författning, la Charte constitutionnelle – i dagligt tal ”chartan” 
– som den år 1814 på den franska kungatronen återinsatte Ludvig XVIII hade utfärdat 
redan den 4 juni 1814 (efter att ha förkastat ett förslag som tidigare på våren utarbetats 
av den då ännu fungerande kejserliga senaten och den regering som styrde Frankrike 
efter Napoleons abdikation).

Chartan var förvisso inte någon liberal konstitution; framför allt hade den tillkom-
mit utan varje medverkan av folket, som en ensidig kunglig viljeakt: ”… vi har av egen 
vilja, frivilligt och fritt utövande vår kungliga myndighet, förunnat och förunnar, med-
givit och oktrojerat våra undersåtar, för vår egen del och för våra efterträdare, i all 



39stig strömholm

framtid, följande konstitutionella charta …” En skarp formulering av Ludvigs stånd-
punkt återfinner man i textens artikel 57, som erinrar om en officiellt gällande princip 
i engelsk rätt: ”All rätt utgår från kungen; den skipas i hans namn av domare som han 
insätter i deras ämbeten.” Icke desto mindre återspeglar den bourbonska chartan den 
utveckling som ägt rum sedan 1789. I dokumentets ingress heter det: ”Vi har insett att 
våra undersåtars önskemål om en konstitutionell charta var uttryck för ett verkligt be-
hov.” På de punkter som är av intresse i detta sammanhang innefattar Ludvig XVIII:s 
charta regler som är väsentligt mer liberala än de som gällde under den napoleonska 
regimen före 1814. La Charte representerar därför en frihetsnivå som la Benjamine av 
uppenbara politiska skäl måste respektera och helst överträffa.

Det förtjänar påpekas att i ett praktiskt viktigt hänseende är skillnaden mellan 1814 
års charta å ena sidan, den napoleonska regimen före 1815 liksom la Benjamine å den 
andra obetydlig: det handlar inte om demokratiska författningar i 2000-talets me-
ning. Politisk rösträtt tillkom endast män som betalade minst 300 franc om året i di-
rekt skatt. För valbarhet till deputeradekammaren gällde väsentligt högre skattekrav. 
Det innebar att omkring år 1815 färre än 100 000 medborgare av en befolkning om 
över 27 miljoner hade rösträtt, färre än 15 000 var valbara till deputeradekammaren. 

Som en del av bakgrunden till de båda konstitutioner som diskuteras här har man 
att se 1789 års deklaration om de mänskliga och medborgerliga rättigheterna. Dess ar-
tikel 11 lyder så: ”Fritt meddelande av tankar och åsikter är en av de dyrbaraste mänsk-
liga rättigheterna: varje medborgare kan således tala, skriva och trycka fritt under an-
svar för missbruk av denna rättighet i de fall som lagen bestämmer.” Den bourbonska 
chartan hänvisar inte uttryckligen till denna text, men innehållet i chartans kapitel 
om ”fransmännens offentliga rättigheter” (artikel 1–12) omfattar bestämmelser som i 
allt väsentligt svarar mot den allmänt hållna rättighetsförklaringens innehåll. Chartan 
erkänner alla fransmäns likhet inför lagen, likhet i fråga om skattebördor och lika rätt 
till civila och militära ämbeten. Enligt artikel 4 är allas individuella frihet garanterad; 
ingen får åtalas eller gripas utan stöd i lag och iakttagande av lagliga former. ”Var och 
en”, heter det i artikel 5, ”bekänner sin tro med samma frihet och njuter samma skydd 
för sin religionsutövning.” Artikel 6 tillägger emellertid försiktigtvis att ”den katolska, 
apostoliska och romerska religionen” är statsreligion. ”Den kungliga skattkammaren” 
svarar enligt artikel 7 för löner åt det katolska prästerskapet, men också för löner åt 
övriga kristna religioners tjänare.

Chartans artikel 8 lyder: ”Fransmännen har rätt att utge och låta trycka sina åsik-
ter under iakttagande av de lagar som bör bestraffa missbruk av denna frihet.” Minst 
lika stort praktiskt intresse hade otvivelaktigt artikel 9, där det heter att äganderätten 
är okränkbar och att denna princip också gäller sådan egendom som betecknats som 
”nationaliserad”: det är de många förvärvarna av kyrklig egendom eller emigranters 
jord under revolutionsåren som lugnas genom denna regel. För bondebefolkningen 



40 kvhaa Konferenser 98

var säkert också artikel 12 välkommen: utskrivning av manskap avskaffas; arméns och 
flottans rekrytering skall regleras i lag. För liberala iakttagare var artikel 65 viktig: jury-
institutionen bibehålles, stadgas det; ”de förändringar som en längre erfarenhet skulle 
kunna få att framstå som nödvändiga kan endast ske i form av en lag”.

Vad säger nu la Benjamine i dessa frågor? Artikel 52 säger helt kort: ”juryinstitutio-
nen bibehålles”. Det var en hjärtefråga för Constant, som kraftfullt utvecklar sin syn 
på jurysystemet i sina Principes politiques. Religionsfriheten blir likaledes föremål för 
lakonisk reglering; enligt artikel 62 är ”alla tillförsäkrade fri religionsutövning”. Ämnet 
behandlas i gengäld ingående i Principes politiques, där Constant uttalar sig positivt, i 
känslomättat varma ordalag, som förebådar romantikens religiösa renässans, om den 
religiösa känslan men samtidigt skarpt kritiserar de hierarkiska strukturer och de for-
maliteter och riter som kommit att känneteckna religionens yttre uttryck. Det är up-
penbart att författaren främst riktar sin kritik mot den katolska kyrkan; han var själv 
ättling av hugenottiska adelsmän som lämnade Frankrike på 1600-talet och uppfostrad 
i reformert tro.

Något fylligare är behandlingen av pressfriheten i l´Acte additionnel. Artikel 64 
lyder så: ”Varje medborgare har rätt att utan föregående granskning trycka och of-
fentliggöra sina tankar förutsatt att han undertecknar dem. Efter offentliggörandet är 
han underkastad ansvar enligt lag och skall dömas av jury även om det handlar om en 
ordningsförseelse.” Motivet till att ”ordningsförseelser” särskilt omnämns är att myn-
digheterna visat sig ha en tendens att hänföra påstådda missbruk av tryckfriheten till 
denna – i och för sig lindrigare – brottstyp för att kunna döma över dem i polisdom-
stolarna, som inte hade någon jury. Kapitlet om tryckfriheten i Principes politiques är 
mycket kortfattat; Constant hade redan på sommaren 1814 utgivit ett par skrifter i 
ämnet. I en av dem hänvisar han särskilt till tryckfriheten i Sverige; han beskriver den 
som obegränsad, men noterar också de inskränkningar som genomfördes 1810.

Tryck- och religionsfriheten 

Det kan förefalla som om såväl tryckfrihet som religionsfrihet tillförsäkrats en nå-
gorlunda lika stark ställning i den bourbonska chartan och i Napoleons Benjamine 
– som för övrigt torde tillhöra de mest kortlivade konstitutionerna i Europas oroliga 
historia: den var gällande i 38 dagar. I fråga om de båda friheterna är emellertid saken 
mer komplicerad när man sänker blicken från den tunna luften på de konstitutionella 
principernas upphöjda nivå och betraktar den samhälleliga vardagsverkligheten. Det 
kan för det första konstateras att varken Ludvig XVIII:s charta eller Napoleons Acte 
additionnel erkänner någon generell yttrandefrihet; det är det skrivna, i tryck utgivna 
ordets frihet som skyddas.

Härtill kommer två rättskällor som inte berördes av den napoleonska Acte addition-



41stig strömholm

nel och som initialt heller inte påverkades av Ludvig XVIII:s charta, men som hade 
avgörande betydelse på religionsfrihetens och tryckfrihetens områden. 

Den ena var konkordatet den 15 juli 1801 mellan den franska republiken, som då led-
des av förste konsuln Napoléon Bonaparte, och Den heliga stolen. Överenskommel-
sen ratificerades den 15 augusti samma år av påven Pius VII, och dess genomförande i 
Frankrike reglerades av en lag av den 8 april 1802. Den ordning som genom konkorda-
tet kom att gälla för den romersk-katolska kyrkan i Frankrike utsträcktes redan 1802 
till de två protestantiska bekännelser som var godkända i landet, den reformerta och 
den lutherska. År 1808 blev även den mosaiska bekännelsen föremål för motsvarande 
reglering.

Konkordatsregimen skulle överleva både kejsardömet, de båda bourbonska restau-
rationsmonarkierna, det andra kejsardömet och den tredje republikens första trettio 
år. Den upphörde då den franska staten genom en ensidig rättsakt, lagen den 9 decem-
ber 1905, helt bröt alla förbindelser mellan stat och kyrka – nästan helt, tillägger emel-
lertid en vän av fullständig ordning.

Artikel 2 i 1905 års lag stadgar att staten åtar sig att svara för kostnaderna för aumô-
nerie, det vill säga själavård med vad därtill hör, i syfte att säkra fri tillgång till religions-
utövning vid offentliga anstalter som läroverk, skolor, sjukhem och fängelser. Märkligt 
nog nämner lagtexten i denna uppräkning inte krigsmakten, som blev ett av de vik-
tigaste arbetsfälten för statligt finansierat aumônerie. Fältprästerna skulle komma att 
spela en betydande roll, inte minst under de båda världskrigen. De politiska klasserna 
i tredje republikens Frankrike – lärare, advokater, godsägare, fabrikörer och köpmän 
– visste värdet av att de bondpojkar som de mönstrade in till en två- eller treårig värn-
pliktstjänstgöring och sedan sände ut i krig (eller vid behov skickade iväg mot ohör-
samma arbetare) var lojala i kraft av grundlig andlig förberedelse. Statsfinansierade 
aumôniers verkar såvitt bekant ännu under den femte republiken. 

Konkordatregimen är vidare alltjämt gällande i de områden som varit delar av det 
napoleonska Frankrike men efter 1870 års nederlag tillfallit det tyska riket och således 
vid konkordatets upplösning år 1905 inte utgjorde franskt territorium; de återförena-
des med Frankrike genom Versaillesfreden 1919. Biskoparna i Strasbourg och Metz 
utnämns således fortfarande, i enlighet med konkordatet, av den franska regeringen. 
Alla ändringsförslag i det hänseendet – bland annat ett av dåvarande presidentkandi-
daten François Hollande 2012 – har mött starkt motstånd hos befolkningen i Alsace 
och Lorraine och inte kunna genomföras.

Den andra rättskälla som hade betydelse för tryckfrihetens och även religionsfri-
hetens förverkligande var 1810 års strafflag, le Code pénal – även den en författning 
som skulle överleva 1800-talets och 1900-talets växlande regimer, låt vara med allt fler 
ändringar. I strafflagen finns bestämmelser som konkretiserar de konstitutionella por-
talparagraferna om medborgerliga fri- och rättigheter. Några lagstadganden (artikel 



42 kvhaa Konferenser 98

109 och 114) innehåller straffbud till skydd för vad som kallas medborgarnas droits 
civiques. I definitionerna av detta begrepp innefattas inte religionsutövning. Angrepp 
i tal och skrift mot religionen var straffbara endast om de innefattade störande av all-
män ordning, säkerhet och moral – skyddsobjekt av klart sekulär prägel. Något straff 
för hädelse – ett begrepp som hade lett till några av de mest uppmärksammade och 
kritiserade rättsskandalerna under den gamla regimens slutskede (affärerna Calas, Sir-
ven och de la Barre, som väckte Voltaires indignation) – förekommer inte i den napo-
leonska straffrätten.

Ett avsnitt som omfattar artiklarna 199–208 i Code pénal fastslår däremot tämligen 
stränga straff för kyrkliga befattningshavare (ministres du culte) som i sin offentliga äm-
betsutövning muntligen eller skriftligen kritiserar landets regering, en lag, en kejserlig 
förordning eller annat offentligt beslut. Straffet – i normalfallet tre månaders till två 
års fängelse – skärps kraftigt om vederbörande kyrkomans uttalanden manar till ohör-
samhet, och än strängare bedöms gärningen om den de facto lett till upplopp. I sådana 
fall kan den skyldige dömas till deportation, en påföljd som ofta benämndes ”den torra 
giljotinen”; förhållandena i de kolonier dit dömda deporterades ledde regelmässigt till 
att de inte överlevde länge. Code pénal utandas misstro mot den självständiga organisa-
tion som kyrkan utgjorde även genom att strafflagen uttalar stränga förbud mot präs-
ters korrespondens i trosfrågor med kyrkoföreträdare i andra länder. Samma misstro 
kommer till uttryck i artikel 291 Code pénal, som föreskriver att föreningar, bland an-
nat sådana med religiöst syfte, inte får bildas utan regeringens tillstånd. 

Gallikanism

Konkordatet innebar en omfattande och hårdhänt genomförd omorganisation av den 
franska katolska kyrkan, bland annat av stiftsindelningen. Landet indelades i 10 kyr-
koprovinser och 59 stift. Ett starkt statligt inflytande på kyrkans verksamhet var i och 
för sig inte någon nyhet i Frankrike. Alltsedan 1300-talet hade de franska kungarna, 
oftast med stöd av landets jurister och inte sällan med prästerskapets samtycke, vidhål-
lit principen att kyrkans främste företrädare, påven, inte hade någon rätt att blanda 
sig i den världsliga maktens angelägenheter. Under Ludvig XIV:s regering hade de 
franska biskoparna undertecknat en förklaring (den 19 mars 1682), där denna upp-
fattning kommer till tydligt uttryck. Den främste talesmannen för ståndpunkten att 
den franska kyrkan har en betydande självständighet gentemot påvestolen – denna 
ståndpunkt brukar betecknas gallikanism – var den berömde Bossuet, biskop i Meaux.

Konkordatet av år 1801 kan sägas bekräfta och utveckla den gallikanska tesen om 
den franska kyrkans självständighet gentemot Rom och starka samhörighet med den 
franska staten. Sålunda skulle ärkebiskopar och biskopar utnämnas av staten för att se-
dan motta den kanoniska vigningen av påven. Staten åtog sig att avlöna prästerskapet. 



43stig strömholm

Alla biskopar och andra präster skulle avlägga trohetsed till regeringen. Och liksom 
under l´ancien régime skulle varje gudstjänst avslutas med en sjungen förbön för regi-
men. I stället för Domine, salvum fac regem blev det nu ”… salvam fac rem publicam” (de 
första åren, då konsulatsregimen var i kraft lydde bönen ”salvos fac Consules”). 

Konkordatet kompletterades av en helt intern statlig lagstiftning, de så kallade orga-
niska artiklarna av den 8 april 1802, som var mycket detaljerade. De ålade prästerskapet 
att vara klädda ”på franskt vis och i svart”, dock att biskoparna ägde rätt att bära ett 
kors samt anlägga lilafärgade strumpor (sic!). Klockringning fick äga rum endast för 
att kalla menigheten till gudstjänst; ringning i annat syfte krävde tillstånd av polisen. 
Lagstiftaren hade inte glömt hur kyrkklockor kunde användas i oroliga tider. Ärkebis-
koparnas, biskoparnas och församlingsprästernas löner fastställdes i dokumentet, som 
givetvis också förbjöd offentliggörande av utländska kyrkomötens handlingar innan 
de godkänts av regeringen. Överhuvudtaget innehåller de organiska artiklarna en rad 
föreskrifter som i praktiken innebär att en långtgående statlig kontroll och censur in-
rättas i alla de situationer där kyrkan kan misstänkas företräda en hållning som står i 
strid med statens intressen, sådana de uppfattades av dess ämbetsmän. 

Ett visst skydd för religion och religionsutövning ger de organiska artiklarnas artikel 
7, där det stadgas att Conseil d´Etat har domsrätt i fråga om ”angrepp mot religionen 
och den frihet som lagar och förordningar tillerkänner dess tjänare”. Betydligt mer 
utförlig är emellertid artikel 6, som har udden riktad mot religionens talesmän. Stad-
gandet talar om ”oberättigad maktutövning, maktmissbruk, brott mot republikens 
lagar och förordningar, brott mot de kanoniska regler som har giltighet i Frankrike, 
angrepp på den gallikanska kyrkans friheter, privilegier och sedvänjor och varje företag 
eller förfarande som äger rum i religionsutövning och som kan kränka medborgarnas 
heder, utan skäl störa deras samveten eller i förhållande till dem urarta till förtryck, 
skada och offentlig skandal”. Även här är det Conseil d´Etat som har domsrätt; berörda 
enskilda har talerätt, men i brist på enskild klagande skall vederbörande prefekt agera 
ex officio.

Epilog

La Benjamines livslängd blev som nyss konstaterats 38 dagar. Ludvig XVIII:s charta 
av 1814 skulle med vissa förändringar överleva julirevolutionen 1830, men upphävas i 
samband med februarirevolutionen 1848. Med sina 34 år blev denna motvilligt accep-
terade kompromissprodukt den mest långlivade författning som 1800-talets Frankrike 
fick uppleva. Under de 34 åren växte sig den katolska kyrkan starkare och framför allt 
stärktes banden med Rom. Gallikanismen var på reträtt. Ultramontanismen, den lära 
som sökte ledning bortom bergen, noterade stora framgångar, inte minst i kraft av den 
romantiska rörelsen i litteratur och konst.



44 kvhaa Konferenser 98

Konkordatet och de organiska artiklarna förblev emellertid i huvudsak orörda och 
skulle så förbli ända tills konvulsionerna kring Dreyfus-affären kring sekelskiftet 1900 
blev den kris som ledde till konkordatets upphävande 1905. Även Napoleons Code pé-
nal skulle leva länge. Den förblev i kraft, låt vara med många och viktiga ändringar, tills 
den ersattes av en helt ny strafflag den 1 mars 1994.

Yttrandefriheten skulle förbli ett ideologiernas och idéernas slagfält under större 
delen av 1800-talet. På det fältet skördade oppositionsmannen Benjamin Constant 
frodiga lagrar när han uppträdde i den franska deputeradekammaren till sin död i de-
cember 1830. En uppfattning som i hela Europa tycks ha delats av revolutionsängsliga 
regeringar var att det är de små och tunna skrifterna som är farligast. Luntor gör inga 
revolutioner, ansågs det. Kampen om småskrifternas frihet hade Constant inlett redan 
1814, och han skulle inte förtröttas. Restaurationsregimen i Frankrike, liksom Karl 
XIV Johans regering i Sverige, förbehöll sig makten att dra in förgripliga periodica. 
Hur saken skulle ha utvecklats om la Benjamine förblivit i kraft efter sommaren 1815 
vet vi inte, och kontrafaktiska funderingar är inte mycket värda. Det finns knappast 
anledning att tro att en napoleonsk regim skulle ha varit mycket mer liberal än re
staurationsregeringarna och julimonarkin. Brorsonen Napoleon III visade ett ganska 
hårdhänt handlag med oppositionell press, även om han mjuknade under sin sista tio 
regeringsår. Tryckfrihetsfrågan fick en liberal lösning först genom den lag av den 29 
juli 1881 som ännu, även den flitigt lappad, är alltjämt gällande.

Referenser
Strömholm, Stig (2016), Benjamin Constant och den liberale Napoleon. De hundra da-

garnas konstitution och Constants kommentar. (Acta Academiae Regiae 
Scientiarum Upsaliensis 26), Uppsala.

Todorov, Tzvetan (1997), Benjamin Constant. La passion démocratique. Paris.
Wood, Dennis (1993), Benjamin Constant. A biography. London & New York.



Teologiska föreställningar för och emot 
yttrandefrihet i muslimsk kontext
Mohammad Fazlhashemi

En tillbakablick i historiens backspegel visar att relationen mellan institutioner och 
makthavare i muslimska länder och det fria ordet har varit mycket komplicerad. Det 
finns otaliga exempel på hur man har ansträngt sig för att inskränka det fria ordet. Un-
der de senaste decennierna har vi sett flera exempel på protester mot det som klassats 
som blasfemiskt eller upplevts som kränkande av muslimska rättslärda, muslimska in-
stitutioner och världsliga makthavare i muslimska länder. I en del fall har upplevelserna 
lett till kraftiga protester eller sanktioner mot publiceringsföretag och i andra fall har 
de verbala fördömandena och avståndstagandena övergått till gatuprotester. Här finns 
också exempel på blodiga terrorattentat riktade mot publicister som i sin tur lett till 
politiska förvecklingar. Några av de mest kända exemplen under den senaste tiden är 
reaktionerna mot den brittiske författaren Salman Rushdies bok Satansverserna i slu-
tet av 1980-talet, protesterna mot den danska tidningen Gyllandspostens teckningar av 
islams profet Muhammed under 00-talet och senast massakern på redaktionen på den 
franska satirtidningen Charlie Hebdo efter att tidningen publicerat satirteckningar av 
profeten Muhammed.

Bilden är emellertid inte entydig. Vid närmare betraktande finner vi att det paral-
lellt med inskränkningarna för yttrandefriheten har funnits exempel på religiösa före-
trädare och makthavare som värnade om det fria ordet. Sådana exempel finns både un-
der islams historia och under vår samtid. Frågan är hur detta stöd har motiverats. Vilka 
teologiska argument har det fria ordets försvarare använt i sin argumentering? Hur ska 
man förstå/förklara de nutida muslimska tänkarnas stöd för yttrande- och tryckfrihet?

En annan och kanske lika viktig fråga är vad som är viktigast i detta sammanhang, 
religiösa och teologiska föreställningar eller religiösa aktörer. Denna frågeställning an-
sluter till den klassiska frågan: ”Vad kom först, hönan eller ägget?” Spelar de religiösa 
föreställningarna i sig en roll för stödet åt det fria ordet och har idétraditionerna någon 
egen verkan, eller är det aktörerna och företrädarna som ger dem effekt?



46 kvhaa Konferenser 98

Ett första exempel är hämtat från de muslimska mogulhärskarnas era i Indien under 
1500- och 1600-talen. Riket grundades av en av Timur Lenks ättlingar, Babur (1483–
1530), men det var under hans barnbarn, kung Akbar, som mogulriket nådde toppen av 
sin maktställning. Under sin långa tid vid makten (1556–1605) styrde kung Akbar över 
ett av de mäktigaste rikena i Indiens historia. Han hade makten över ett vidsträckt om-
råde på den indiska subkontinenten, det vill säga stora delar av dagens Indien, Pakistan 
och Bangladesh samt delar av dagens Afghanistan. Mogulhärskarna var sunniter men 
hade goda relationer med det shiamuslimska safavidiska riket i Persien (1501–1736). 
Den relativt konfliktfria relationen ledde till att de två rikena tog starka intryck av var-
andra på en rad olika områden. Det viktigaste utbytet skedde inom konst och kultur, 
men också på filosofins och teologins områden.

Det som var unikt för mogulriket var att härskarna, till skillnad från vad som var 
fallet i de andra muslimska rikena, styrde över ett rike vars befolkning till största de-
len bestod av icke-muslimer. Förutom hinduer fanns kristna, zoroastrier (parser), och 
hela den rika mångfalden av religioner som av hävd har funnits på den indiska sub-
kontinenten. Medan kung Akbars förfäder: grundaren Babur och Akbars egen far Ho-
mayun (1508–1556), förde en restriktiv politik mot andra religioners följeslagare drev 
Akbar en inkluderande politik som präglades av pragmatiskt tänkande. Med erfaren-
heterna från sina förfäders exkluderande politik, som hade väckt starkt motstånd, och 
influerad av den sufiska traditionen inom islam, hanterade han muslimernas minori-
tetssituation i riket på ett helt annat sätt. I stället för sekterism lade han grunden för en 
politik som tog vara på de gemensamma sanningar som finns i olika religioner.

Kung Akbar strävade efter en utjämning mellan de olika religiösa grupperna i In-
dien och framför allt mellan de största religionerna hinduism och islam. Hans religi-
onspolitik gjorde det möjligt för icke-muslimer, däribland hinduer, att utöva sin egen 
religion, ha egna tempel eller bära religiösa symboler. Bristande respekt för andra reli-
gioner var liktydigt med bristande respekt för Gud, framhöll Akbar, och uppmuntrade 
till dialog mellan religioner. Han bjöd in företrädare för islam, hinduism, kristendom, 
judendom, zoroastrier, sikher med flera att delta i religionsdialoger i den särskilda lo-
kal som han inrättade för detta ändamål, ett hus för bön och bedjande, Ebadat khane. 
Han ville utveckla en sorts förnuftsorienterad religionstolkning som samtidigt var in-
spirerad av islamisk mystik. Målet var att ta fasta på gemensamma och grundläggande 
moraliska normer och sanningar. Det handlade om sammansmältande tendenser i en 
religionstolkning som skulle höja blicken över sekteristiska gränser. 

Akbars nya politik gick ut på att motarbeta varje form av intolerans, oavsett vilken 
religiös gruppering eller tolkningstradition som stod bakom den. Han riktade exem-
pelvis kritik mot en intolerant och exkluderande tolkning av islam samtidigt som han 
angrep behandlingen av de kastlösa i enlighet med kastsystemet inom hinduismen, 
som även fått fotfäste bland muslimer. Bland annat avskaffade han de fördelar mus-



47mohammad fazlhashemi

limer hade när de sökte tjänster inom mogulrikets förvaltning, administration eller 
armé. Den personliga dugligheten och meriterna skulle vara avgörande, proklamerade 
han. Denna politik fick som följd att många icke-muslimer, däribland många hinduer 
och zoroastrier, fick anställning inom statsförvaltningen och armén. Den nya kursen 
inom religionspolitiken sammanföll med ekonomisk utveckling och tillväxt i riket.

Akbars toleranta religionspolitik fick genomslag också på andra områden. Bland 
annat innebar det att religiös tillhörighet inte var avgörande för betalning av skatt. 
Han avskaffade den shariabaserade extraskatt som icke-muslimer skulle betala till sta-
ten. Detta var en åtgärd som ogillades av de mer traditionella muslimska krafterna, i 
synnerhet sunnitiska rättslärda, i mogulriket. 

Till skillnad från osmaner och safavider, som skapade isolerade och av varandra 
oberoende öar av till hälften självständiga minoritetsgrupper utifrån bestämmelserna 
om bokens folk i islam, gick kung Akbar sin egen väg. Han gav uttryck för en sorts 
toleranstanke som var unik i sitt slag. Han luckrade upp gränsdragningarna mellan 
människor på grund av deras religionstillhörighet. Denna toleranstanke är visserligen 
inte densamma som den moderna toleranstanken, som bygger på individuella fri- och 
rättigheter. Den kan däremot ses som en väg bort från de tidigare beprövade model-
lerna i osmanernas och safavidernas samhällssystem. Islams minoritetsställning i mo-
gulernas rike kan ha spelat en avgörande roll för denna utveckling. 

Kung Akbar kunde blicka tillbaka på sina förfäders politik, men också på den exklu-
derande politik som han själv hade bedrivit fram till 1570-talet. Han kunde konstatera 
att denna politik inte hade varit så lyckosam. Han besteg tronen blott 14 år gammal 
och till en början följde han i stort sett sina förfäders politik som hans förmyndare 
dikterade för honom. 

Han kunde dock med tiden utvärdera den förda politiken och insåg hur kontrapro-
duktiv den var. Han valde i stället den pragmatiska och realpolitiska linjen. En av hans 
åtgärder var att minska de sunnitiska rättslärdas inflytande över en rad olika områden, 
däribland relationerna med andra religiösa grupperingar. Det var denna politik som 
gjorde det möjligt för honom att ingå allianser med den mäktiga hinduiska adeln. 
Till Akbars sufiska och pragmatiska drag kan också läggas hans tydliga maktpolitiska 
ambitioner. Han föredrog att bygga allianser baserade på konsensus och inkludering 
snarare än på konfrontation och exkludering. Denna politik tjänade hans maktambi-
tioner bättre än den restriktiva och exkluderande politik som tenderade att öka mot-
sättningarna. Den relativa stabilitet som rådde under hans tid kan ses som ett resultat 
av att kungen valde en ny kurs. 

Konst- och kulturlivet utvecklades under kung Akbars och hans efterträdares tid. 
Miniatyrmålning och arkitektur upplevde ett stort uppsving under mogulernas era. 
Ett annat område som upplevde en öppning var det fria ordet. Akbars maning till re-
ligionsdialog innebar att företrädare för andra religioner kunde ge uttryck för sina fö-



48 kvhaa Konferenser 98

reställningar. I detta ingick också kritik mot andra religiösa föreställningar, däribland 
islam.

Akbars efterträdare, sonen Jahangir (1569–1627) och sonsonen Shah Jahan fortsatte 
i hans fotspår, men denna utveckling avstannade efter att en av Shah Jahans söner, Au-
rangzeb (1618–1707), tagit över makten med stöd av traditionalistiska sunnitiska rätts-
lärda som ogillade Akbar och hans efterträdares politik. Aurangzeb återföll i de tidiga 
mogulhärskarnas restriktiva politik. Han återinförde exempelvis den extraskatt som 
icke-muslimer skulle betala. Aurangzebs exkluderande politik ökade motsättningarna 
mellan hinduer och mogulernas styre. Samtidigt ökade spänningarna mellan olika et-
niska och religiösa grupperingar. Riket blev allt mer instabilt och kastades in i inbördes 
stridigheter innan det avskaffades av engelsmännen 1856, som koloniserade Indien.

Beroendeställning och maktens legitimitet

Safavidernas maktövertagande i dåvarande Persien (1501–1736) satte visserligen stopp 
för uppslitande maktkamper i landet, men det unika parallella maktsystemet som de 
skapade missgynnade yttrande- och tryckfriheten. För första gången sedan 650-talet, 
då det persiska riket föll för arabernas invasion, skapades ett geografiskt sammanhäng-
ande rike i Persien. Det unika med safavidernas maktövertagande var deras sätt att 
skaffa religiös legitimitet för sin maktställning. Som brukligt under den här perioden, 
i såväl muslimskt dominerade områden som i Europa, skulle den världsliga makten 
välsignas och legitimeras av de religiösa institutionernas företrädare. Safaviderna 
kunde inte hämta den religiösa legitimiteten från sunnitiskt håll eftersom sunniislams 
företrädare var allierade med det osmanska riket. Safaviderna valde i stället att utropa 
shiaislam som statsreligion och bjöd in en rad mycket högt uppsatta företrädare för 
shiaislam som fanns utspridda i Mellanöstern till sitt rike. Safaviderna erbjöd de shia-
muslimska rättslärda stora världsliga maktbefogenheter. De fick makten över rätts-
väsendet, utbildningsväsendet och den sociala omsorgen. Förutom dessa världsliga 
maktbefogenheter fick de rätt till religiös skatteuppbörd och rätten att, i skydd av 
safavidernas militära och världsliga makt, sprida shiaislam i deras rike, som till största 
delen bestod av en befolkning som bekände sig till sunniislam. I gengäld skulle de shii-
tiska rättslärda ge den politiska makten religiös legitimitet. Detta var ett erbjudande 
som var helt oemotståndligt för de shiitiska rättslärda som under långa perioder från 
630-talet fram till 1500-talet hade upplevt förföljelser och trakasserier från sunnitiskt 
håll. 

Safavidernas erbjudande lade grunden för ett parallellt maktsystem som gav de shia
muslimska rättslärda ett visst inflytande över den världsliga politiken. Samarbetet hade 
också betydelse för det fria ordet. De shiitiska rättslärdas inflytande över det safavi-
diska kungahuset innebar att de i egenskap av religiösa makthavare kunde utöva infly-
tande över kulturpolitiken. 



49mohammad fazlhashemi

Ett av tidens högsta religiösa ämbeten som en rättslärd kunde ha i safavidernas rike 
var Shejk al-islam – den högste rättslärde i safavidernas huvudstad Isfahan. En av de 
shiitiska rättslärda som utsågs till detta ämbete var den rättslärde Kamarei (d. 1655). 
Som innehavare av det högsta av kungamakten uppbackade religiösa ämbetet drogs 
Kamarei in i det storpolitiska spelet och i dragkampen mellan ärkerivalerna osmanerna 
och safaviderna. Han fick bland annat rycka in för att bemöta de religiösa argument 
som osmanerna använde för att motivera sina maktpolitiska ambitioner. 

I början av 1620-talet angrep osmanerna Bagdad och belägrade staden för att åter-
erövra den från safaviderna. När de intagit staden anställde de en massaker på dess 
shiitiska civilbefolkning. Osmanernas erövring av Bagdad var ett led i den maktpoli-
tiska dragkampen mellan de två rivalerna. Massakern på shiiter var däremot ett led i 
en parallell sekteristisk rivalitet och hade ett avskräckande syfte. Den skulle försvaga 
det folkliga stödet för safaviderna i regionen.

Massakern försvarades av den dåvarande högste sunnitiske religiösa ledaren, stor-
muftin i Istanbul, Noa Efendi (d. 1646). I en fatwa slog han fast att shiiter skulle be-
traktas som avfällingar och att det var rätt att massakrera dem. Kamarei fick i egenskap 
av safavidernas högste religiösa företrädare i uppdrag att bemöta den sunnitiske stor-
muftins religiösa argument.

Kamarei skrev då boken Jam’e safavi som ett svar på den osmanske stormuftins fatwa 
och tillbakavisade hans argument om att shiamuslimer skulle betraktas som avfälling-
ar. Kamarei underkände den sunnitiske stormuftins fatwa och beskrev massakern som 
en oförlåtlig synd, ett obarmhärtigt mördande av oskyldiga civila.1

Kamarei gick bitvis längre än många shiitiska rättslärda tidigare gjort. Hans bok 
hade karaktären av en motskrift, skriven på beställning av kungahuset mot den sun-
nitiske stormuftins fatwa. Kamarei sänkte sig till samma nivå som den osmanske stor-
muftin och hemföll i likhet med honom åt sekterism. Han manade shiamuslimer att 
avbryta allt samröre och alla kontakter med sunniter. De borde avstå från giftermål, 
socialt umgänge och handel med sunniter samt från att äta deras mat, då han betrak-
tade dessa som orena.2

Det inflytande som det parallella maktsystemet gav de religiösa ledarna gjorde det 
möjligt för dem att påverka yttrande- och tryckfriheten i safavidernas rike. Ett exempel 
är Kamareis begäran att hindra publiceringen av ett verk som hade fått publicerings-
tillstånd av de safavidiska myndigheterna. Han vände sig mot det kungliga beslutet 
att låta översätta den sunnimuslimske teologen och mystikern al-Ghazalis (1058–1111) 
bok Ihya ’ulom al-din (Återuppväckande av religionens kunskaper) till persiska. Ka-
marei lade fram tolv punkter som enligt honom visade att det var fel att låta översätt-
ningen och utgivningen av boken fullbordas. Han framhöll att det inte förelåg någon 

	 1	 Rasoul Jafarian, Safaviyye dar arse-ye din, farhang va siyast, III. Qom 2000, s. 1168. 
	 2	 Ibid., s. 1174. 



50 kvhaa Konferenser 98

rimlig motivering till att låta översätta en bok av en sunnitisk tänkare i ett shiitiskt rike. 
En översättning av en av sunniislams främsta teologer skulle kunna tolkas som att shii-
tiska teologers arbeten inte stod i paritet med dennes bok, vilket enligt Kamarei inte 
stämde med verkligheten. Enbart det faktum att översättningen hade auktoriserats av 
högsta instans, det vill säga kungahuset, kunde således tolkas som att shiitiska teologer 
inte ansågs kunna prestera på samma nivå. Detta skulle i sin tur ge sunniislam oförtjänt 
uppmärksamhet i ett shiitiskt rike. Hans viktigaste argument var dock det faktum att 
boken skrivits av en sunnitisk tänkare; i ett shiitiskt rike skulle man inte hämta sina 
förebilder bland sunniter, vilkas läror ju var irrläror.3

Kamarei var i lika hög grad engagerad i de shiitiska rättslärdas intensiva debatt kring 
samarbetet med de safavidiska kungarna, och den underström av djup motvilja som 
riktades mot dem själva på grund av detta samarbete. Han såg deras närvaro vid hovet 
och deras samarbete med kungahuset som ett sätt att förebygga eller undanröja kunga-
husets återkommande snedsprång och misstag. Han tycks ha sett de rättslärdas blotta 
närvaro och deras maningar till kungamakten som en garanti för att komma till rätta 
med dessa problem.

Hans grundläggande föreställning var att makthavare påverkas av sina medarbetare, 
och att det därför var motiverat med de rättslärdas ständiga närvaro vid hovet. De dag-
liga samtalen med dem skulle ha en god påverkan på kungen, ansåg han. Ett exempel på 
detta slags påverkan framkommer i hans mycket kraftfulla reaktion mot utgivningen 
av en bok i safavidernas rike. Boken hade skrivits av en författare som i sin tur låtit sig 
påverkas av en indisk författare. Denne hade påstått att Koranen inte var av gudom-
lig härkomst och att den hade sammanställts av människan. För att bevisa detta skrev 
den indiske författaren själv en bok som enligt honom var mycket lik Koranen. Den 
indiske författaren hade fått publiceringstillstånd under den tidigare nämnde indiske 
kungen Akbars styre. Kamarei gick till hårt angrepp mot den indiska boken som ifrå-
gasatte profeten Muhammed och Koranen. Han var mycket kritisk mot Akbars tole-
ranta religionspolitik som medfört publiceringstillstånd till en sådan bok. Kamarei 
radar upp exempel på hur illa det har gått för Indien under kung Akbars tid där man 
jämställt högt uppsatta muslimska religiösa lärda med otrogna. Det som väckte Kama-
reis ilska var att den indiske författaren ville bevisa för omvärlden att han kunde skriva 
en bok liknande Koranen. Kamarei pekade på att det nu hade gått så långt att en för-
fattare i safavidernas rike hade skrivit en bok inspirerad av den indiska boken. Kamarei 
påminde kungen om att han måste agera mot utgivningen av boken i enlighet med det 
safavidiska kungahusets åtagande att försvara (shia-)islam. Han lyckades övertala den 
sittande safavidiske kungen, som stod i en beroendeställning till de shiamuslimska re-
ligiösa ledarnas legitimitetsförklaring, att stoppa bokens utgivning.4

	 3	 Ibid., s. 1187–1190.
	 4	 Ibid., s. 1175–1178. 



51mohammad fazlhashemi

Rättvisa och stabilitet

Det som skilde Kamarei från hans föregångare var att han inte gick in i diskussionen 
kring hur man ur ett religiöst perspektiv skulle ge den safavidiska kungamakten reli-
giös legitimitet. Hans utgångspunkt var den klassiska uppfattningen att den världsliga 
makten de facto låg i safavidernas händer. Det som skilde safaviderna från andra makt-
havare var att de sade sig vilja försvara shiaislam samtidigt som de gav de rättslärda 
makt och inflytande i samhället. Efter att ha konstaterat detta går han vidare med att 
ange motiven för att de shiitiska rättslärda ska vårda sina kontakter med kungamakten. 
Han framhåller att det viktigaste skälet för de rättslärdas aktiva närvaro i maktens 
korridorer är att de fyller ett tomrum under den tolfte shiitiske imamens frånvaro.5 

Om de rättslärda drog sig undan skulle den shiitiska civilbefolkningen sakna verkliga 
representanter i den världsliga maktens centrum. Dessas plats skulle då med all san-
nolikhet övertas av andra krafter som på intet sätt hade den shiitiska allmänhetens 
bästa för ögonen.6

Samtidigt som han argumenterade för att shiitiska rättslärda skulle ta plats i mak-
tens korridorer arbetade han för att kungahuset skulle avsätta ännu större ekonomiska 
resurser till de rättslärdas förfogande. Han tycks ha varit medveten om ekonomins 
stora betydelse för de rättslärdas möjlighet att sätta sin prägel på samhället. Härutöver 
framhöll Kamarei att de rättslärda borde få allt större inflytande i samhället. Kungen 
måste se till att en högste rättslärd utses i varje stad, och att alla därefter skulle följa 
dessa rättslärdas råd och maningar. På detta sätt skulle de rättslärda se till att den re-
ligiösa lagen implementerades i riket, vilket skulle leda till att samhället präglades av 
rättvisa och rättrådighet. Han påminde kungahuset om den gamla regeln att rättvisa 
leder till stabilitet. Han framhöll också att kungahuset i förlängningen skulle tjäna på 
att värna om de rättslärdas jurisdiktion.7 

En närmare titt på Kamareis skrifter visar att han, vid sidan av representationsfrå-
gan, hade en viktigare avsikt med samröret med kungahuset, nämligen att de rättslärda 
skulle utöva kontroll över det. Vid sidan av att slå vakt om de rättslärdas ekonomiska 
situation och deras ökade närvaro i samhället var han således en av de främsta föresprå-
karna för uppfattningen att alla kungliga beslut skulle grundas på en solid religiös bas. 
Han framhöll att i ett kungarike som sade sig värna om shiaislam fick inga beslut eller 
åtgärder inom det världsliga området stå i strid med religiösa lagar och bestämmelser.8

	 5	 Enligt tolvimamitisk shiamuslimsk tro lever den tolfte shiitiske imamen al-Mahdi (f. 868) – 
som inledde ett underjordiskt liv på 870-talet för att undkomma det abbasidiska kalifatets 
dödspatruller – i fördoldhet och kommer att återvända och frälsa världen och skapa ett rätt-
vist rike tillsammans med Jesus Kristus, någon gång i framtiden. 

	 6	 Jafarian (2000), s. 1173. 
	 7	 Ibid., s. 1172. 
	 8	 Ibid. 



52 kvhaa Konferenser 98

Utmärkande för Kamarei var att han, som påpekats ovan, inte ansträngde sig för 
att ge safavidernas väg till makten någon religiös legitimitet. Han konstaterade endast 
att de hade tagit över den världsliga makten, och att de var lojala mot shiaislam och 
dess företrädare. I centrum för hans intresse stod i stället den nya roll han ville ge de 
rättslärda. Han ville förmå de safavidiska kungarna att skaffa sig religiös legitimitet för 
alla beslut som de fattade för att styra sitt rike. Detta innebar en sensationell uppgra-
dering av de rättslärdas roll, eftersom alla beslut i princip skulle godkännas av dem och 
förankras i den religiösa traditionen. I praktiken innebar detta att de rättslärda skulle 
fungera som den instans eller institution varifrån kungamakten hämtade legitimitet 
för sitt maktutövande, i stället för att reduceras till närvarande vid hovet. Kamarei 
tycks alltså ha velat förändra de rättslärdas tidigare rådgivande och informella roll – 
som han jämförde med fågelskrämmors funktion – med reell makt. Tillvägagångssät-
tet skulle bli att i varje läge avgöra huruvida ett kungligt beslut stod i överensstämmelse 
med religionens referensramar eller inte.9 

Det parallella maktsystem som safaviderna inrättade gjorde det möjligt för de shii-
tiska rättslärda att flytta fram sina positioner. Det kunde ske därför att det safavidiska 
kungahuset stod i en beroendeställning till de religiösa ledarna. Ytterligare en fak-
tor som bidrog till denna utveckling var de safavidiska kungarnas egen maktställning. 
Auktoritära och starka kungar lämnade inte något större utrymme åt de religiösa le-
darna. Kung Abbas I (1529–1629), som var mycket mäktig och auktoritär, dikterade 
bokstavligen för sina handplockade religiösa ledare hur de skulle välsigna hans makt-
ställning. Under tider då makten låg i händerna på svaga kungar, som exempelvis den 
siste safavidiske kungen Sultan Hussein (1668–1726), fick de religiösa ledarna större 
spelrum. 

Religiös motivering för yttrandefrihet

Under modern tid har många muslimska tänkare engagerat sig i arbetet med att värna 
de mänskliga rättigheterna och det fria ordet. Flera muslimska akademiker har enga-
gerat sig i frågan om försvaret för yttrande- och tryckfrihet. Några av de mest kända 
namnen är professorn i islamiska studier Abdulaziz Sachedina (f. 1942), rättsprofes-
sorn Abdullahi an-Naim (f. 1946), islamologiprofessorn Amina Wadud (f. 1952), reli-
gionsprofessorn Kecia Ali (f. 1972), filosofen Abdulkarim Soroush (f. 1945). 

En del av dessa akademiker, som exempelvis den marockanske filosofen Moham-
med al-Jabri (1935–2010) eller den algerisk-franske idéhistorikern Mohammed Ar-
koun (1928–2010), talar om behovet av yttrandefrihet för muslimska tänkare i deras 
arbete med att utveckla ett kritiskt förhållningssätt till det islamiska tankegodset. 
De efterlyser en kritisk analys av allt, från Koranen och traditionen till samtida teo-

	 9	 Ibid. 



53mohammad fazlhashemi

logiska och politiska tankegångar som hämtar näring från islam. De talar om en ana-
lys som inte kan eller får börja med en definition av vad den islamiska traditionen 
och arvet kan tillåtas vara. Deras analysmodell är fri från nostalgi och kombinerar 
historiskt och kritiskt tänkande med yttrandefrihet som ackompanjeras av ett in-
kluderande synsätt där alla som kallar sig muslimer studeras som en del av den isla-
miska traditionen.

Men om man ska hålla sig till de så kallade traditionella företrädarna för islam är 
den iranske storayatollan Hussein Ali Montazeri (1922–2009) den mest namnkunni-
ge. Han inledde sitt politiska engagemang med att ur ett religiöst perspektiv legitimera 
ett teokratiskt styre. I ett av sina verk, Dirasat fi wilayat al-faqih (Lektioner i de rätts-
lärdas styre), som bestod av flera band, förankrade han den teokratiska styrelseformen 
som går under beteckningen Velayat-e faqih (den rättslärdes styre) i islams urkunder. 
Han var också en av de ledande krafterna i den författningsförsamling som lade fram 
förslaget till den nya författningen i Iran efter revolutionen 1979. Hans religiösa rang 
och dignitet och nära samarbete med ayatolla Khomeini (1902–1989) ledde till att han 
så småningom utsågs till dennes efterträdare. 

Mot slutet av 1980-talet hade han dock omvärderat sitt stöd för denna styrelse-
form, varvid han avpolletterades och avfördes från posten som ställföreträdande hög-
ste rättslärd och blivande efterträdare till ayatolla Khomeini. Hans tilltagande kritik 
ledde till att han sattes i husarrest och hans hem och arbetsplats angreps vid ett flertal 
tillfällen av islamistisk mobb. Formellt hävdes hans husarrest efter några år, men fram 
till sin död i december 2009 var hans kontakter med omvärlden strikt bevakade av 
iransk polis och underrättelsetjänst. 

Montazeris kritik utgick från hans inblick i den stora klyfta mellan vision och verk-
lighet som hade uppstått när man börjat implementera den teokratiska styrelsefor-
men. Han besvärades av dess tillkortakommanden och de totalitära inslagen. Vid slu-
tet av 1980-talet hade han kommit fram till att denna styrelseform hade drabbats av 
samma brister som de shiitiska rättslärda en gång i tiden kritiserade den tidigare regi-
men för. Kritiken gällde framför allt avsaknaden av rättssäkerhet och de grova över-
grepp mot mänskliga rättigheter som begicks i islams namn. Han kritiserade bland 
annat begränsningarna av grundläggande politiska fri- och rättigheter som yttrande-
frihet, mötesfrihet och rätten att få bilda politiska partier och fackliga organisationer 
samt fri press. Han riktade också hård kritik mot avsaknaden av rättssäkerhet vid de 
summariska rättegångarna mot politiska motståndare, massavrättningarna av politiska 
fångar och statens ingripande i medborgarnas privatliv.

Det är också utifrån denna diskrepans mellan vision och verklighet, samt en förnufts-
orienterad teologisk tolkningstradition, som han gjorde upp med sitt stöd till den teo-
kratiska styrelseformen. I mitten av 1980-talet slog han fast att idén om världsligt/poli-
tiskt styre inte härrör ur religionen. Världsligt styre har en sekulär karaktär, som bygger 



54 kvhaa Konferenser 98

på konventioner och sociala kontrakt som människor har upprättat för att tillgodose 
olika behov i samhället. Han anser att islam inte motsätter sig detta och tolkar Koranens 
uppmaning till rådslag som att det världsliga/politiska styret hämtar sin legitimitet från 
valurnorna. Eftersom legitimiteten hämtas från medborgarnas röster förändras former-
na för det världsliga styret med tiden. I islams begynnelse var det klan- och stamsamhäl-
lets traditioner som gällde. I dag är det annorlunda eftersom strukturerna i det mänsk-
liga samhället har genomgått en total förändring. Vetenskapens utveckling, de ökade 
kommunikationsmöjligheterna och annat har påverkat det mänskliga samfundet, och 
därmed också formerna för det världsliga styret, skriver Montazeri.10

Även här fortsätter han att hämta sina referensramar från religionen och är hela 
tiden fast förankrad i den islamiska idétraditionens mylla. Det som skiljer denna tolk-
ningstradition från andra är att Montazeris förnuftsorienterade inriktning öppnar 
dörren både för ett rationellt förhållningssätt och en vilja att skapa harmoni mellan 
tolkningen av islam och det moderna samhällets referensramar. När han talar om re-
ligionsfrihet sker detta utifrån Koranens utsaga om att det inte får förekomma tvång 
i trosfrågor. Montazeri gick emot flertalet av sina samtida storayatollor i denna fråga 
och framhöll att tro och religiositet ska betraktas som en rättighet och inte som en 
plikt. Han framhöll att islam erkänner människans rätt att med hjälp av sitt förnuft 
välja sin tro och världsbild och att ingen får förneka henne denna rättighet.11 

När han försvarar yttrandefrihet och rätten att byta tro hänvisar han till en koran-
vers som talar om att Gud har lärt människan talets konst.12 Han bygger sitt försvar 
för yttrandefriheten på en retorisk fråga. Hur kan Gud å ena sidan lära människan 
talekonsten och å andra sidan begränsa den? Som svar på sin egen fråga säger han att 
man måste utgå från att alla människor har rätt att uttrycka sina åsikter, oavsett om de 
är rätt eller fel. Man får enligt honom inte uppsåtligen förtala eller förvränga någons 
åsikter eller förolämpa sådant som de håller för heligt. Att däremot uttrycka sin åsikt 
eller mening ska vara tillåtet. Ingen får dömas för kätteri, förtal eller förolämpning bara 
för att man uttrycker sin uppfattning, skriver han. 

Montazeri förankrar denna uppfattning i islams historia och hämtar prejudiceran-
de exempel därifrån. Han hänvisar till exempel till shiaislams historia och lyfter fram 
ett par shiitiska imamer som ordnade dialogmöten med sina meningsmotståndare, 
bland vilka också fanns ateister. Vid sådana möten lyssnade imamerna på sina me-
ningsmotståndares idéer, även om de gick emot deras uppfattningar, samtidigt som 
de lade fram sina egna argument.13 

	10	 www.rahesabz.net/story/17168.
	11	 Hussein Ali Montazeri, Resale-ye huquq, (Avhandling om rättigheter). Qom 2006, s. 21–22.
	12	 ”Han har skapat människan och lärt henne att [tänka rätt] och uttrycka sig klart.” Koranen 

55:3–4.
	13	 Montazeri (2006), s. 50–52. 



55mohammad fazlhashemi

Montazeri gör på samma sätt när han ger sitt stöd för lika rättigheter oavsett religiös 
tillhörighet. Även här hänvisar han bland annat till följande vers ur Koranen (2:62). 

De som tror [på denna Skrift] och de som bekänner den judiska tron och de kristna och sa-
bierna [ett monoteistiskt religiöst samfund i gränslandet mellan judendom och kristendom, 
förf.:s anm.] – ja [alla] som tror på Gud och den Yttersta dagen och som lever ett rättskaffens 
liv – skall helt visst få sin fulla lön av sin Herre och de skall inte känna fruktan och ingen 
sorg skall tynga dem.

Problemet är dock att när man tittar närmare på koranversen kan man konstatera att 
den talar utifrån ett inomreligiöst perspektiv och utlovar att olika grupper av troende 
ska få ”sin fulla lön”. Dessutom har den traditionella shariarätten, trots denna vers, 
infört en del begränsningar för andra trosbekännare än muslimer och infört juridiska 
restriktioner för dessa. Montazeri slår dock fast att alla människor, oavsett trostillhö-
righet, ska åtnjuta samma medborgerliga rättigheter, och han går emot varje form av 
juridisk begränsning som innebär diskriminering. Alla människor ska åtnjuta lika rät-
tigheter på grund av att de är människor, skriver han. Denna slutledning sker utifrån en 
förnuftsbaserad logisk argumentation som upphäver den trosinriktade shariatolkning-
ens begränsningar av yttrandefrihet och medborgarnas fri- och rättigheter på grund av 
trostillhörighet eller avsaknad av tro. 

Det här sättet att argumentera utifrån religiösa urkunder bygger på en specifik sam-
existens mellan förnuft och tro där förnuftet har en utslagsgivande roll som gör det 
möjligt att lösa de knutar som har skapats genom den historiska tolkningen av sha-
riarätten. Det är utifrån denna utgångspunkt som han understryker värnandet av ytt-
rande- och tryckfrihet.

Han skriver att alla erfarenheter från såväl islams som andra kulturers historia visar 
att makt är korrumperande och att makthavare vars befogenheter inte begränsas och 
kontrolleras utan undantag leder till maktmissbruk. Han understryker att det är vik-
tigt att man utformar mekanismer för att kontrollera makthavarna. Oavsett om det 
är rättslärda eller andra som sitter vid makten är det viktigt att de inte har obegränsa-
de maktbefogenheter. I dagens värld har man utformat mycket sofistikerade metoder 
för att tygla makthavarnas befogenheter. Muslimer kan utan problem ta till sig dessa 
kunskaper, skriver Montazeri. Som exempel nämner han den modell där maktens in-
stitutioner är oberoende av varandra. Men detta räcker inte, framhåller han. Ännu 
viktigare är att allmänheten har insyn i makten och åtnjuter medborgerliga rättig-
heter som yttrande- och mötesfrihet för att kunna uttrycka sin mening om maktha-
varna. Han understryker att ju större insyn medborgarna får i makten, desto mindre 
blir risken för korruption och lagöverträdelse från makthavarnas sida, och tillägger 



56 kvhaa Konferenser 98

att dagens moderna kommunikation har underlättat medborgarnas möjligheter att 
få insyn i makten.14

I detta sammanhang ser vi en av Montazeris innovationer som är rätt unik i sitt sam-
manhang. Han gör en nytolkning av islams grundregler som går ut på att de troende 
ska ägna sig åt att uppmana till det tillbörliga och förhindra det otillbörliga. Han an-
ser att tillämpningen av dessa regler i islams begynnelse begränsades till det personliga 
och individuella ansvar som varje troende skulle försöka leva upp till. I en teokrati, 
där statsmakten har en religiös karaktär, använder sig staten av samma regler för att 
kontrollera medborgarna. Det Montazeri gör är att vända på perspektivet. Med tanke 
på den förändring som samhället har genomgått ska medborgarna utifrån dessa regler 
utöva kontroll över makten. Vid sidan av det individuella ansvaret ska tillämpningen 
av dessa grundregler gå till så att medborgarna bildar fria medier som åtnjuter yttran-
de- och tryckfrihet, politiska partier, fackliga organisationer och sociala nätverk för att 
med hjälp av dessa kanaler granska maktens institutioner.15

Montazeri tar dessa principer till intäkt för religionens välsignelse av yttrande- och 
tryckfrihet och andra grundläggande medborgerliga fri- och rättigheter. Hans upp-
fattningar är den totala motsatsen till ayatolla Khomeinis uppfattning som utgick från 
att det var de högsta rättslärda som i egenskap av ställföreträdare för den dolde imamen 
hade rätten till wilaya, att utöva världsligt styre. Skillnaden mellan de två teorierna är, 
som Montazeri uttrycker det, att det i hans modell är det mänskliga förnuftet som är 
den viktigaste ledstjärnan, och sett ur ett rationellt perspektiv återstår ingen annan ut-
väg än att allmänheten ska välja de styrande.16

Han öppnar dock dörren för att de rättslärda ska kunna spela en viktig roll, under 
förutsättning att allmänheten väljer en religiös styrelseform. Ansvaret för att utarbeta 
själva styrelseformen och utse diverse befattningshavare med mera har av shiaislams 
sharia lagts på de sakkunniga. Han poängterar dock att de sakkunniga omfattar både 
de högsta rättslärda och andra experter. En viktig förutsättning är att de sakkunniga 
måste ta intryck av sin tids rådande omständigheter och förutsättningar.17 Han anser 
att det är möjligt att genom logisk slutledning komma fram till att det ligger i ett sam-
hälles intresse att de styrande anlitar de bästa sakkunniga på diverse områden. Han 
påpekar dock att samma uppfattning går att härleda ur den shiitiska traditionen. Med 
hänvisning till ett uttalande från den förste shiitiske imamen Ali, som uppmanade sina 
ståthållare runt om i det muslimska riket att dra nytta av experternas och de sakkun-
nigas kunskaper, drar han slutsatsen att denna tradition är praxis även inom shia. Han 
framhåller att man måste anlita experter som har specialiserat sig på olika kunskaps-

	14	 Hussein Ali Montazeri, Eslam din-e fetrat. Teheran 2008, s. 624–625.
	15	 Ibid., s. 643–644. 
	16	 Hussein Ali Montazeri, Hokumat-e dini va hoquqe ensan. Teheran 2009, s. 16.
	17	 Montazeri (2008), s. 595.



57mohammad fazlhashemi

områden och att de rättslärda måste undvika att ge sig in på områden där de saknar 
kunskaper.18 

Han skriver att en rättslärd som sitter i maktställning i och för sig kan förlita sig 
på sina expertkunskaper, men måste ta intryck av allmänhetens önskemål och följa 
fackfolkets och vetenskapsmännens sakkunnigutlåtanden. Han betonar att trots att 
uttolkningen av sharia är de rättslärdas jurisdiktionsområde måste de välkomna all-
mänhetens och de sakkunniga experternas delaktighet.19 I detta sammanhang spelar 
yttrande- och tryckfrihet en central roll. Det vill säga att alla medborgare får möjlig-
het att framföra sina synpunkter och åsikter utan risk för repressalier eller förföljelser. 

Montazeri berör också den nyss nämnda centrala frågan i shiitisk politisk idéhisto-
ria som gäller de rättslärdas rätt till allmänt överinseende, wilaya al-amma, över den 
världsliga makten. Han anser att den här frågan blir aktuell först om och när allmän-
heten väljer en religiös styrelseform. I så fall har den högste rättslärde, eller en grupp av 
de mest välrenommerade rättslärda, rätt att kontrollera att de lagar som stiftas i landet 
överensstämmer med shiitisk sharialag. De högsta rättslärda har emellertid inte rätt att 
ingripa på områden som de inte behärskar. De ska alltså inte blanda sig i sådant som lig-
ger utanför deras kunskapsområden. Under förutsättning att allmänheten inte väljer 
en religiös styrelseform kan de rättslärda i likhet med alla andra medborgare använda 
sig av sin yttrandefrihet som en grundläggande rättighet för att ge uttryck för sina 
uppfattningar om hur de ser på olika frågor. Deras religiösa auktoritet och dignitet ger 
dem emellertid inte rätt att försöka tvinga på majoriteten en minoritetsuppfattning.20 

Ett led i Montazeris nya tänkesätt var att tona ner de rättslärdas betydelse för den 
politiska styrelseformen. Det viktiga är inte att en rättslärd sitter vid makten. En härs-
kares personliga religiositet har enligt honom inte någon större betydelse för hur stats-
makten agerar. En härskare som bekänner sin tro till religionen men behandlar sina 
medborgare på ett grymt och obarmhärtigt sätt skiljer sig inte nämnvärt från en icke-
religiös härskare som agerar på samma sätt. Med hänvisning till ett uttalande från pro-
feten som ska ha sagt att ett rike kan bestå med ogudaktighet, men inte med förtryck 
och ondska, påminner han om att förutsättningen för att härskarmakten ska få reli-
giös legitimitet inte är härskarnas religiositet utan snarare huruvida härskarmakten 
behandlar sina medborgare på ett rättvist sätt eller inte.21

	18	 Montazeri (2009), s. 33–34.
	19	 Montazeri (2008), s. 595–596.
	20	 Montazeri (2009), s. 21–23.
	21	 Montazeri (2008), s. 605–606. 



58 kvhaa Konferenser 98

Minoriteternas rättigheter

I sina diskussioner kring allmänhetens rätt att välja vilken styrelseform de än önskar 
är Montazeri noga med att påpeka att det vore orealistiskt att tro att alla medborgare 
i ett samhälle ska uppnå total konsensus om det politiska systemet. Mångfalden bland 
människorna gör att de kommer att rösta på olika alternativ. Det enklaste sättet att 
hantera den här frågan anser han vara majoritetsbeslut. I varje fråga måste den grupp 
som uppnår majoritet få bestämma under en viss mandatperiod.22 Han understryker 
att majoritetsstyre är den viktigaste förutsättningen för att det mänskliga samfundet 
ska kunna fungera, det är den styrelseform som överensstämmer med förnuftet efter-
som det är högst irrationellt att låta en minoritet styra över en majoritet.23

Han är emellertid starkt emot det han kallar majoritetens tyranni och understry-
ker att majoriteten inte får kränka minoritetens grundläggande mänskliga rättighe-
ter. Bestämmelser om behandlingen av de religiösa minoriteter under islamiskt her-
ravälde som går under beteckningen bokens folk går tillbaka till islams begynnelse. 
Montazeri lyfter snarare fram behandlingen av minoriteter ur ett bredare perspektiv. 
Dit hör behandlingen av politiska motståndare och oliktänkande samt religiösa sek-
ter som inte erkänns som bokens folk eller som till och med har klassats som otrogna 
eller avfällingar. Han anser att man måste börja se på människor som medborgare och 
inte i första hand utgå från deras religiösa tillhörighet eller politiska hemvist. Att se 
på människor som medborgare i ett land innebär att de ska ha samma grundläggande 
medborgerliga rättigheter oavsett vilken religiös tillhörighet de har och oavsett om de 
är oliktänkande.24 

En kort tid före sin död fick Montazeri en förfrågan om behandlingen av människor 
som bekänner sig till bahaisekten, som varit utsatt för religiös och politisk förföljelse 
i Iran sedan mitten av 1800-talet. Han ansåg att bahaierna ur ett strikt religiöst/mus-
limskt perspektiv hamnade i kategorin otrogna, men att detta inte skulle ha någon be-
tydelse för deras grundläggande medborgerliga fri- och rättigheter. Dessa människor 
ska, enligt Montazeri, åtnjuta samma grundläggande medborgerliga rättigheter som 
alla andra medborgare. Bahaiernas trosföreställningar angår enbart dem själva, och 
med hänvisning till Koranens budskap att tvång inte får förekomma i trosfrågor ansåg 
han att staten inte skulle lägga sig i medborgarnas trosföreställningar.25 Det viktiga är 
att alla medborgare i ett land garanteras samma grundläggande mänskliga rättigheter, 
skriver han.26

	22	 Montazeri (2009), s. 17.
	23	 Ibid., s. 21.
	24	 Montazeri (2008), s. 637.
	25	 Han hänvisar till följande verser: ”Tvång skall inte förekomma i trosfrågor”, 2:256. och ”Över 

deras sinnen har du ingen makt” (Du kan inte kontrollera deras tro), 88:22.
	26	 Montazeri (2009), s. 154. Se även www.rahesabz.net/print/7549. 



59mohammad fazlhashemi

Samtidigt uppmärksammar Montazeri ytterligare en fråga som har varit mycket 
omdiskuterad, nämligen statsmaktens befogenheter att ingripa i människors privatliv. 
Med hänvisning till utvecklingen i Iran efter revolutionen 1979 skriver han att statens 
uppgift är att värna om individuella och politiska fri- och rättigheter för medborgarna. 
Staten ska däremot inte lägga sig i medborgarnas privatliv, deras åsikter, val av kläder, 
livsstil och så vidare. Den senare frågan har varit en av de mest brännande i den teo-
kratiska styrelseformen i Iran efter 1979, där statsmakten har utgått från att det ligger 
i de rättslärdas jurisdiktion att bestämma över medborgarnas åsikter, klädval och livs-
stil. Kvinnors kläder har varit en het fråga i landet sedan 1979. De har tvingats klä sig i 
heltäckande slöja eller sjal och kappa. Även män har fått känna på restriktioner i fråga 
om kläder och frisyr med mera. Montazeri anser att ingrepp i människors privatliv och 
individuella fri- och rättigheter strider mot naturliga rättigheter och därigenom mot 
shariarätten, som enligt Montazeri står i samklang med dessa rättigheter.27

Han tillbakavisar också föreställningen att de högsta rättslärda, i egenskap av den 
dolde imamens ställföreträdare, har rätt att ingripa i medborgarnas åsikter och privat-
liv. Man ska skilja mellan de rättslärdas rätt att få uttrycka sin mening om det tillbör-
liga och det otillbörliga och deras rätt att få ingripa i människors privatliv. Ett annat 
argument är att även om ett sådant förfarande kunde förekomma i forna tider får man 
inte ta det till intäkt för att det ska ske i dag, eftersom det inte går att jämföra situatio-
nen i forna tiders samhälle med de förhållanden som råder i dag och med de överna-
tionella konventioner som numera reglerar individens rättigheter.28 

Paradigmskifte

I diskussionen om skyddet av människans okränkbara värdighet talar man om en 
rad grundläggande uppfattningar och värderingar inom islam som tjänar ädla syften. 
Dessa sträcker sig över tid och rum, men formerna för hur de ska tillvaratas kan variera 
med hänsyn till omgivande omständigheter. Den viktigaste uppgiften blir att skapa 
harmoni mellan dessa ädla syften och tidens anda.29 

Denna utgångspunkt öppnar för möjligheten att överge den historiska tillämpning-
en av de ädla syftena till förmån för nya. Under den förmoderna eran var det brukligt 
att knyta skyddet av rättvisa till religiös tillhörighet eller till människors egenskaper, 
som kön. I dag däremot definieras rättvisa så att alla människor ska ha rätt till samma 
civila och medborgerliga fri- och rättigheter. Många av de föreställningar som förknip-
pas med rättvisa i dag var helt ”otänkta” under den förmoderna eran, men det finns 

	27	 Montazeri (2008), s. 621.
	28	 Ibid., s. 597–598.
	29 	 Mohsen Kadivar, ”The Principles of Compatibility of Islam and Modernity.” Paper från ett 

internationellt symposium, Islam, Society & Modernity, Bryssel 7–8 oktober, 2004. 



60 kvhaa Konferenser 98

ingenting som hindrar nutida muslimer att ta till sig nya definitioner av rättvisa.30 I 
och med att man inte vill låta sig styras av de historiska tillämpningarna kan värnet av 
rättvisa knytas till en styrelseform som bygger på demokrati och respekten för mänsk-
liga fri- och rättigheter. 

Ett annat exempel inom detta område är Koranens föreställningar kring begrep-
pet människans värdighet. I Koranen talas det om att Gud har skänkt mänskligheten 
stor värdighet. Värdigheten knyts till människans särställning i skapelsen och en rad 
andra förmåner.31

I likhet med diskussionerna kring rättvisa och rättskänsla begränsas en nytolkning 
av innebörden i begreppet mänsklig värdighet inte till dess motsvarighet under pro-
fetens tid. En omtolkning av definitionen är enligt muslimska nytänkare människans 
rätt till autonomi, det vill säga att i egenskap av enskild individ bli respekterad för den 
hon är samt rätten till grundläggande mänskliga fri- och rättigheter. I de medborger-
liga rättigheterna ingår yttrande- och religionsfrihet. 

Det är genom en ändamålsenlig tolkning som man inte fastnar i de historiska for-
merna för vad som illustrerar mänsklig värdighet. Det är också genom denna tolk-
ningsmodell som man anser sig kunna förverkliga Koranens eget budskap om att det 
inte ska råda något tvång i tron. Tro och religiositet blir en mänsklig rättighet och inte 
en plikt. Människans värdighet innefattar rätten att med hjälp av sitt förnuft välja sin 
tro och världsbild och ingen får förneka henne denna rättighet.32 Människan får på så 
sätt rätt att välja sin trosriktning, liksom att avstå från tro eller till och med att byta 
religion. Det är också utifrån detta perspektiv som man kan skilja mellan människans 
trosföreställningar och hennes medborgerliga fri- och rättigheter. Den enskildes tro 
eller avsaknad av tro blir ovidkommande faktorer i fråga om medborgerliga rättigheter.

Människan i centrum

Den teleologiska, ändamålsenliga, tolkningen av de ädla syftena är bara en i raden av 
de modeller varigenom människans värdighet ska kunna tillvaratas. En annan ingång i 
denna debatt är att tillämpa en antropocentrisk tolkningstradition som sätter människan 
i centrum. Denna tolkningsmodell är kritisk mot den traditionella islamiska teologins 
teocentriska perspektiv som sätter Gud i centrum. Den går ut på att definiera männi
skans olika plikter i förhållande till Gud. Människan ska ständigt vara på sin vakt för att 
utföra sina plikter i rätt ordning. Hon ska inte överträda utsatta gränser eller bryta mot 
diverse förbud, och hon ska fullfölja de bud som varje troende muslim är skyldig att följa. 

	30	 Mohammad Mojtahed Shabestari, Taammulati dar qerat-e ensani az din. Teheran 2004,  
s. 47–48.

	31	 Koranen, 17:70.
	32	 Montazeri (2006), s. 21–22.



61mohammad fazlhashemi

Problemet med en sådan pliktcentrerad tolkning är att människans rättigheter sätts 
på undantag, eftersom hennes civila och medborgerliga rättigheter blir avhängiga hen-
nes plikttrogenhet. Det pliktcentrerade perspektivet måste därför ersättas med ett rät-
tighetscentrerat perspektiv. Människans grundläggande medborgerliga fri- och rättig-
heter måste garanteras och det är den enskilda individen som avgör hur långt hon eller 
han vill gå när det gäller att vara trogen de olika religiösa plikterna.33

Denna tolkningstradition skiljer mellan människans tro och hennes medborger-
liga rättigheter. Detta därför att det inte finns något logiskt samband mellan indivi-
dens trosföreställningar och hennes medborgerliga rättigheter. Även om en åtskillnad 
mellan medborgerliga rättigheter och tro inte var främmande under den förmoderna 
eran har den ingen bärighet i dag. Det är snarare så att ett förnekande av människans 
medborgerliga fri- och rättigheter med hänvisning till hennes trosföreställningar eller 
avsaknad av tro är att betrakta som ett brott mot människans värdighet.34

Muslimska nytänkare anser att den pliktcentrerade tolkningstraditionen kränker 
människans värdighet. I stället för att se på människan som en varelse med plikter 
ser man på henne som en varelse med en rad grundläggande fri- och rättigheter. Ut-
gångspunkten är att varje individ, oavsett sin religiösa plikttrogenhet, ska garanteras 
en rad grundläggande medborgerliga rättigheter och individuella friheter. Det är en-
bart utifrån detta perspektiv man kan värna om människans okränkbara värdighet, 
understryker de.35 

Avslutning

Många samtida muslimska tänkare tycks koppla diskussionerna kring människans 
okränkbara värdighet till föreställningarna om hennes särställning i skapelsen, hennes 
samhörighet med Gud och egenskap som rationell varelse med fri vilja. Trots dessa 
grundföreställningar har man i den traditionella tillämpningen skilt mellan männi
skors rättsliga och medborgerliga rättigheter på grund av bland annat kön och trostill-
hörighet. Muslimska reformister och nytänkare har allt sedan mitten av 1800-talet 
presenterat olika modeller för att lösa det här problemet. Karaktäristiskt för deras 
tankegångar är det paradigmskifte som de har genomgått. Detta skifte är någonting 
som har sin grund i att deras tolkningar har varit starkt påverkade av det moderna 
samhällets nya sociala, kulturella, politiska och ekonomiska referensramar. 

De muslimska tänkarnas nytolkningar kan karaktäriseras som ett försök att besva-
ra modernitetens utmaningar. Deras utgångspunkt är att acceptera moderniteten för 

	33	 Mohammad Mojtahed Shabestari, Naqdi bar qeraat-e rasmi az din: buhranha, chalesha va 
rahe halha. Teheran 2000, s. 19.

	34	 Ibid., s. 314.
	35	 Adbulkarim Soroush, Mudara va mudiriyyat. Teheran 1997, s. 432–434.



62 kvhaa Konferenser 98

att därigenom bejaka den islamiska traditionen, eller åtminstone delar av den. Detta 
arbete kräver i sin tur att de, med den tyske filosofen Jürgen Habermas terminologi, 
översätter centrala begrepp och föreställningar i den islamiska idétraditionen till det 
rådande moderna offentliga förnuftet. Översättningarna sker till ett språk och dess 
tillhörande terminologi och begreppsapparat som är gemensamt för både troende och 
sekulära. En av konsekvenserna av deras arbete är att en rad grundläggande fri- och 
rättigheter, däribland yttrandefrihet, som förknippas med moderniteten, inte fram-
står som någonting främmande. Parallellt med detta framhållas islams föreställningar 
som kompatibla med dessa rättigheter och därmed moderniteten. Översättningarna 
har i sin tur varit resultatet av en rad paradigmskiften som tillkommit under moderni-
tetens påverkan. En förutsättning för dessa skiften har emellertid varit den öppenhet 
och mottaglighet som muslimska nytänkare visat. Mot denna bakgrund har delar av 
traditionen nytolkats, andra delar har reviderats medan en del områden har, som den 
muslimske filosofen Tariq Ramaden uttrycker det, fått läggas på is.

Referenser
Jafarian, Rasul (2000), Safaviyye dar arse-ye din, farhang va siyasat, 1. Qom.
Kadivar, Mohsen (2004), ”The Principles of Compatibility of Islam and Modernity.” 

Paper från ett internationellt symposium, Islam, Society & Modernity. 
(Interdisciplinary centre for the study of religion and laicity: The Free 
University, Bryssel, Belgien), 7–8 oktober. 

[Koranen] Bernström, Mohammed Knut (1998), Koranens budskap. Stockholm
Mojtahed Shabestari, Mohammad (2000), Naqdi bar qeraat-e rasmi az din:  

buhranha, chalesha va rahe halha. Teheran.
Mojtahed Shabestari, Mohammad (2004), Taammulati dar qerat-e ensani az din. 

Teheran.
Montazeri, Hussein Ali (2006), Resale-ye huquq. Qom. 
Montazeri, Hussein Ali (2008), Eslam din-e fetrat. 3 utg. Teheran.
Montazeri, Hussein Ali (2009), Hokumat-e dini va hoquqe ensan. 2 utg. Teheran.
Soroush, Abdulkarim (1997), Mudara va mudiriyyat. Teheran.

www.rahesabz.net/story/17168 (hämtad 2010-07-11).



Yttrandefrihet, religion och kvinnors 
rättigheter
Maarit Jänterä-Jareborg

Om religiöst motiverade uttrycksformer som utmanar andra

Hur religioner ser på kvinnor och förhåller sig till kvinnors rättigheter är en ständigt 
aktuell fråga. I frågeställningen ingår även utrymmet för kvinnor att uttrycka sig i 
religiösa termer.

Det har på senare år inträffat ett antal medialt mycket uppmärksammade incidenter 
vilka på en och samma gång aktualiserar frågor om yttrandefrihet och religionsfrihet, 
jämställdhet mellan kvinnor och män samt påstådd diskriminering. Incidenterna har 
i regel haft koppling till en muslimsk kontext och kommer att beskrivas nedan i korta 
drag. I en efterföljande polemik kring det inträffade eller identifierade har beskyllning-
ar om islamofobi parats med uttryckta farhågor om hot mot det sekulära västerländska 
samhället. Denna artikel är ett försök till en juridisk exposé kring problematiken och 
hur den har bemötts av rättssystemet. 

I vårt land har aktuella incidenter handlat om kvinnors och flickors rätt att uppträ-
da, exempelvis i skolan eller i rättssalen, i en klädsel som allmänt uppfattas som uttryck 
för en viss religiös tro, såsom en ”muslimsk” hijab, niqab, eller burqa. Har skolled-
ningen eller rättens ordförande rätt att kräva att flickorna eller kvinnorna avlägsnar ett 
religiöst plagg för att få delta i undervisningen eller närvara vid rättegången? I vilken 
mån skyddar rättssystemet beslöjade kvinnor från allmänhetens mindre respektfulla 
reaktioner? Det har även handlat om ”handskakningsincidenter” då en man eller en 
kvinna av trosbaserade skäl avstått från att ta en person av motsatt kön i hand i offent-
liga sammanhang. Ett annat exempel, hett och polariserat debatterat sommaren 2015, 
är så kallade ”förortstrakasserier” riktade mot kvinnor av den egna gruppens män i mi-
noritetstäta förorter. Kvinnor som inte rättade sig efter en anspråkslös och from klädsel 
eller livsstil vittnade om restriktioner i den egna rörelsefriheten inom förorten och dess 
offentliga rum, och om en oro för den egna tryggheten. Den här aktuella problemati-
ken är ingalunda begränsad till Sverige utan har alleuropeisk relevans.

Det finns dock ett land i Europa som sticker ut särskilt i sammanhanget, nämligen 



64 kvhaa Konferenser 98

Frankrike. Frankrike kan något tillspetsat hävdas gå i bräschen för ett reaktionärt för-
hållningssätt i Europa när sekulära värden uppfattas vara hotade. Den franska polisens 
”burkinirazzior” sommaren 2016 mot kvinnor som bar den muslimska baddräkten 
”burkini” på franska stränder har etsat sig fast i minnet.1 Men redan år 2010 införde 
Frankrike ett lagförbud, på offentlig plats, mot huvudbonader som täcker hela ansik-
tet. Frankrike figurerar även i mål om religiöst baserad diskriminering som drivits vi-
dare till Europas två övernationella domstolar, nämligen Europadomstolen för mänsk-
liga rättigheter (Europadomstolen, Strasbourg) eller Europeiska Unionens domstol 
(EU-domstolen, Luxembourg). Klagande i dessa fall har varit muslimska kvinnor som 
hindrats från att bära en muslimsk klädsel i det offentliga rummet eller på arbetet och 
som följaktligen har upplevt sig vara utsatta för religionsbaserad diskriminering. De 
övernationella domstolarnas ställningstaganden har direkt svensk relevans eftersom de 
tolkade regelverken är gemensamma för Europarådets eller EU:s samtliga medlemssta-
ter. Jag kommer att fästa särskild uppmärksamhet vid Europadomstolens dom i målet 
S.A.S. mot Frankrike, som domstolens Stora kammare avkunnade år 2014. Från EU-
domstolen kan noteras två under våren 2017 meddelade avgöranden i målen Achbita 
och Bougnaoui, som kommer att beröras kortfattat. Målen kom till EU-domstolen för 
tolkningsbesked på begäran av belgisk respektive fransk domstol. 

Vad är problemet – och vad säger juridiken? 

Varför är fall som dessa en källa för dissonans och starkt polariserade meningar? Det 
sägs ibland att vad vi ”ser” beror på vår egen inställning och vad vi själva lägger vikt 
vid. Men även juridiskt sett kan olika tolkningar bli aktuella. Motsättningarna mel-
lan sekulärt och religiöst inspirerade förhållningssätt kan förväntas öka i det svenska 
samhället, varför ett rättsligt perspektiv är synnerligen påkallat.

Av bärare brukar exempelvis en slöja, vare sig den endast täcker huvudet (hijab) eller 
även täcker hela ansiktet (niqab och burqa), motiveras som ett viktigt uttryck för den 
egna religiösa identiteten och därmed som ett sätt att utöva den egna religionen. Sett 
från detta perspektiv skulle ett lagförbud inskränka kvinnans självbestämmanderätt, 
yttrandefrihet och religionsfrihet samt – beroende på omständigheterna – även kunna 
innebära diskriminering (direkt eller indirekt) utifrån hennes tro. Kvinnan skulle näm-
ligen inte fritt kunna utöva sin religion och inte heller vara fullt delaktig i det offent-
liga livet eller arbetslivet. För kritiker däremot kan en slöja, och särskilt en heltäckande 
sådan, framstå som en symbol för religiös fundamentalism och kvinnoförtryck. Den 
uppfattas då både förnedra och ”sexualisera” kvinnor, och ses som svårförenlig med 
målsättningen om ett jämställt samhälle. I en intervju förklarade den norska statsmi-
nistern Erna Solberg att hon uppfattade bärandet av niqab och burqa som ett politiskt 

	 1	 Polisens aktioner bedömdes senare av fransk domstol strida mot lagen. 



65maarit jänterä-jareborg

ställningstagande, i syfte att utmana gränserna i det norska samhället.2 En heltäckande 
slöja kan även uppfattas som en säkerhetsrisk.

I dessa fall konfronteras inte minst den enas (upplevda) positiva religionsfrihet, det 
vill säga rätten att utöva sin religion, med den andras (upplevda) negativa religionsfri-
het, i detta fall rätten att slippa utsättas för andras religiösa manifestationer. Båda sidor 
kan försvara sin position med att i annat fall riskerar grundläggande värden i ett egali-
tärt och öppet samhälle att sättas ur spel. Men kan båda sidor ha och få rätt samtidigt? 
Vikten av integration i samhället kan inte heller nonchaleras i sammanhanget, vilket 
den norska statsministern gjorde klart.

Vid den juridiska bedömningen aktualiseras ett antal regleringar om grundläggan-
de fri- och rättigheter,3 i såväl den svenska regeringsformen (RF) som den Europeiska 
konventionen för mänskliga rättigheter och grundläggande friheter (Europakonven-
tionen). Denna konvention, antagen år 1950 inom Europarådet och ratificerad av Sve-
rige år 1952, gäller som lag i Sverige sedan 1995. Den intar vidare en särställning i det 
svenska rättssystemet genom att inga lagar eller föreskrifter får meddelas i strid mot 
Europakonventionen (RF, 2 kap. 19 §). I sista hand slår Europadomstolen vakt om hur 
de konventionsenliga rättigheterna ska tolkas, i regel på ett för den enskilde gynnsamt 
sätt, om en annan lösning inte är påkallad på grund av bred enighet bland konven-
tionsstaterna. Domstolens ställningstaganden binder staterna i liknande fall. Inom 
den så kallade EU-rätten aktualiseras, förutom Stadgan om de grundläggande frihe-
terna (1995), EU-rättens förbud mot diskriminering. Härtill kommer ett antal av Sve-
rige ratificerade internationella konventioner, av vilka i synnerhet konventionen om 
avskaffande av allt slags diskriminering av kvinnor, antagen av Förenta Nationerna år 
1979 (FN:s kvinnokonvention), är av särskild relevans för denna framställning. I ett 
vidare, primärt politiskt perspektiv aktualiseras även RF:s allmänna målsättningspara-
grafer, såsom det allmännas skyldighet att verka för att demokratins idéer blir vägle-
dande inom samhällets alla områden, och att främja religiösa minoriteters möjligheter 
att behålla och utveckla ett eget kultur- och samfundsliv (RF, 1 kap. 2 § 6 st.).

Självständiga, sammanflätade och ibland konkurrerande rättigheter 
Tre rättigheter i förgrunden
I detta bidrag vill jag lyfta fram samspelet mellan yttrandefrihet och religionsfrihet, som 
båda tillhör kategorin ”opinionsfriheterna”, samt jämställdhet mellan män och kvinnor. 

	 2	 Se Mia Holmgren, ”Norge. Statsministern: Du får inte jobb hos mig med niqab”, Dagens 
Nyheter, 19 oktober 2016.

	 3	 Se exempelvis Karin Åhman, ”2 kap. RF, Europakonventionen och EU:s stadga om grundläg-
gande rättigheter – en jämförelse”, Svensk Juristtidning 100 år, Jubileumsskrift. Uppsala 2016,  
s. 460–478.



66 kvhaa Konferenser 98

Dessa brukar betraktas som tre självständiga mänskliga rättigheter som dessutom, i 
alla liberala demokratier, utgör grundläggande demokratiska värden. Förutom i na-
tionella grundlagar fastställs var och en av dessa rättigheter i ett antal internationella 
människorättsdokument, antagna inom ramen för FN, Europarådet eller EU, alltså 
mellanstatliga organisationer där Sverige är en aktiv medlem. Inom ett rättssystem 
(såsom det svenska rättssystemet) kan rättigheterna således grunda sig på ett flertal 
olika instrument, med något olika lydelser. De nu aktuella rättigheterna betraktas ofta 
som universella, i bemärkelsen att de avses gälla för var och en, utan någon åtskillnad, 
och överallt. 

Vad kvalificerar sig som vad?

Hur definieras dessa rättigheter? Hur förhåller de sig till varandra och vad gäller när de 
synes konkurrera eller till och med stå i konflikt med varandra?4 När flera regelverk be-
kräftar en viss rättighet, vilket av dem gäller? När kan en persons rättigheter bedömas 
stå i konflikt med andra personers fri- och rättigheter eller allmänna samhällsintres-
sen? Till saken hör att mänskliga rättigheter i allmänhet inte är absoluta, utan kan 
begränsas genom lag.

Den stora utmaningen visar sig vara att på ett förutsebart och juridiskt hållbart sätt 
– som alltså skulle hålla vid domstol – fånga in rättigheternas område och innebörd i 
ett ständigt föränderligt samhälle. Särskilt begreppet ”religion” och därmed religions-
frihetens innebörd i RF ställer till problem genom att de har definierats mycket vagt.5 
Lagförarbetena är knappa och torftiga. Den bristande utförligheten i dessa förarbeten 
förmodas bero på den utbredda skepsis som fortfarande på 1970-talet fanns mot idén 
om mänskliga rättigheter som juridiskt bindande regler och mot att lagfästa opinions-
friheterna i RF.6 De torftiga uttalandenas tidsenlighet kan vidare sättas i fråga i och 
med att religionens uttrycksformer och medföljande intressekonflikter ser annorlunda 
ut i dagens svenska samhälle.7

Rättspraxis från Europadomstolen vid tolkningen av opinionsfriheterna, och sär-
skilt religionsfriheten enligt Europakonventionen, har i stället blivit en allt viktigare  

	 4	 Konkurrerande rättigheter och rättighetskonflikter, med särskilt beaktande av religionsfrihe-
ten, diskuteras av Iain Cameron i ”Freedom of religion and competing human rights rystems”, 
i: Hans-Georg Ziebertz & Ernst Hirsch Ballin (red.), Freedom of religion in the 21st Century. 
Leiden 2016, s. 26–51.

	 5	 En doktorsavhandling som kretsar sig kring dessa uttryck är Victoria Enkvist, Religionsfrihe-
tens rättsliga ramar. Uppsala 2013. 

	 6	 Rättighetsreglerna i RF kapitel 2 sågs över i en reform år 2010.
	 7	 Om användning av förarbeten vid tolkning av religionsfrihet enligt gällande rätt, se Victoria 

Enkvist, “Spegel, spegel på väggen där, säg mig vad gällande rätt egentligen är”, i: Arbetslinjer 
och långa linjer. Vänbok till Mats Kumlien. Red. Marianne Dahlén & Rolf Nygren, Uppsala 
2016, s. 217–223. Samma problematik diskuteras i Åhman (2016), s. 476–478.



67maarit jänterä-jareborg

referensram. Europadomstolens praxis är viktig också av det skälet att Europakonven-
tionen avses ange den grundstandard som en konventionsstat alltid måste säkerställa. 

Yttrandefrihet och religionsfrihet 
Inledningsvis finns det anledning att klarlägga hur yttrandefriheten och religionsfri-
heten förhåller sig till varandra. Först därefter är det möjligt att analysera deras relation 
till jämställdhet mellan kvinnor och män. 

Enligt Regeringsformen

I (nationell) svensk rätt skyddas yttrandefriheten genom flera olika grundlagar, näm-
ligen RF, Tryckfrihetsförordningen (TF) och Yttrandefrihetsgrundlagen (YGL). Ge-
nom den valda infallsvinkeln har mitt ämne att göra med yttrandefriheten i en bred 
bemärkelse, alltså utan nödvändig koppling till något visst tekniskt medium, såsom i 
TF och YGL. Det som nu är aktuellt är yttrandefriheten som den uttrycks i RF 2 kap. 
1 § punkten 1.

Var och en är gentemot det allmänna tillförsäkrad yttrandefrihet: frihet att i tal, skrift, bild 
eller på annat sätt meddela upplysningar samt uttrycka tankar, åsikter och känslor.

Den av RF tillförsäkrade religionsfriheten kommer till uttryck i bestämmelsen i RF  
2 kap. 1 § punkten 6. Religionsfrihet definieras där som ”frihet att ensam eller tillsam-
mans med andra utöva sin religion”.

Båda friheterna skyddas vidare av bestämmelsen i RF 2 kap. 2 §. Den tillförsäkrar 
att den enskilde inte av det allmänna får tvingas att ge tillkänna sin åskådning i poli-
tiskt, religiöst, kulturellt eller annat sådant hänseende eller att exempelvis tillhöra ett 
trossamfund. 

Yttrandefrihet får enligt bestämmelsen i RF 2 kap. 23 § begränsas ”med hänsyn till 
rikets säkerhet, folkförsörjningen, allmän ordning och säkerhet, enskildas anseende, 
privatlivets helgd eller förebyggandet och beivrandet av brott”. I övrigt får yttrandefri-
heten, enligt det aktuella lagrummet, underkastas begränsningar endast om ”särskilt 
viktiga skäl föranleder det”.

Enligt RF:s system framstår däremot religionsfriheten som en ”absolut” frihet, som 
inte kan begränsas. Tolkningen finner en förklaring i att inga uttryckliga begränsning-
ar i RF är hänförbara till den. Men å andra sidan är religionsfriheten enligt RF, enligt 
en i den juridiska doktrinen etablerad tolkning, begränsad till de mest grundläggande 
uttrycksformerna – som rätten att tillhöra en religion av eget fritt val, rätten till bön 
och firande av gudstjänst. Det aktuella lagrummets lydelse anses inte inrymma något 
mer. Många handlingar som av en troende person kan uppfattas som religiösa till sin 
karaktär omfattas med andra ord inte av regleringen.8 Många av religionsfrihetens ma-
nifestationer omfattas i stället av yttrandefriheten eller mötesfriheten och får begrän-

	 8	 Se Åhman (2016) s. 467; Cameron (2016), s. 30. 



68 kvhaa Konferenser 98

sas, enligt RF.9 Religionsfriheten är dessutom absolut bara i förhållande till svenska 
medborgare (se RF, 2 kap. 25 § punkten 1). Utgångspunkten är dock att såväl medbor-
gare som icke-medborgare i Sverige åtnjuter samma skydd.10

Enligt Europakonventionen

Europakonventionens artikel 9, första stycket, tillförsäkrar var och en ”tankefrihet, 
samvetsfrihet och religionsfrihet”. Religionsfriheten preciseras till att innefatta ”frihet 
att byta religion eller tro och frihet att ensam eller i gemenskap med andra, offentligt 
eller enskilt, utöva sin religion eller tro genom gudstjänst, undervisning, sedvänjor 
och ritualer”. Friheten är dock inte ovillkorlig, utan får enligt artikel 9, andra stycket,  
underkastas sådana inskränkningar som är föreskrivna i lag och som i ett demokratiskt 
samhälle är nödvändiga med hänsyn till den allmänna säkerheten eller till skydd för 
allmän ordning, hälsa eller moral eller till skydd för andra personers fri- och rättighe-
ter.

Yttrandefriheten enligt konventionens artikel 10, första stycket, definieras innefatta 
”åsiktsfrihet samt frihet att ta emot och sprida uppgifter och tankar utan offentlig 
myndighets inblandning och oberoende av territoriella gränser”. Yttrandefriheten får 
enligt artikel 10, andra stycket, ”underkastas sådana formföreskrifter, villkor, inskränk-
ningar eller straffpåföljder som är föreskrivna i lag och som i ett demokratiskt samhälle 
är nödvändiga med hänsyn till statens säkerhet, den territoriella integriteten eller den 
allmänna säkerheten, till förebyggande av oordning eller brott, till skydd för hälsa eller 
moral eller för annans goda namn och rykte eller rättigheter”.

Konfliktpotential
Att yttrandefriheten och religionsfriheten i Sverige regleras av två olika direkt til�-
lämpliga regelverk kan i sig skapa förvirring och osäkerhet. Situationen har dock an-
setts kunna hanteras i och med att Europakonventionens reglering är att tolka som ett 
minimiskydd. Var och en har därmed alltid rätt till det skydd som följer av Europa
konventionen. Svensk rättspraxis visar att det finns en benägenhet att tolka opini-
onsfriheterna enligt de två regelverken som förenliga med varandra. Rättigheternas – 
särskilt religionsfrihetens – område och gränser fortsätter dock att vara under ständig 
utveckling och omprövning i situationer som berör religionsutövning. Om gränserna 
dras vida – mot de förmodade ursprungliga intentionerna – kan religionsfrihetens 
absoluta skydd enligt RF bli svårhanterligt.

Vad – om något – ska skyddas utöver en sådan ”kärna” som utövarna brukar enas 
om kännetecknar den aktuella religionen? Eller uttryckt med andra ord, vilket slags 
utövning ska vara fredad från statliga ingrepp? I vilken mån måste andra personer tåla 

	 9	 Cameron (2016), ibid.
	10	 Åhman (2016), s. 464.



69maarit jänterä-jareborg

religiösa manifestationer mot sin vilja? Flertalet muslimer i väst skulle förmodligen 
bestrida att heltäckande huvudsjalar är ett krav enligt islam eller att främmande kvin-
nor och män ska avstå från att ta varandra i hand. Så ska konservativa tolkningar ges 
företräde även när det finns stöd för att de bärs upp av traditioner och sedvänjor, mer 
än av religion?

Vikten av – och svårigheten i – att särskilja religion från kultur, traditioner och sed-
vänjor framhävs av religionens privilegierade ställning i rättssystemet. Om det i stället 
för religion är en tradition eller kultur som påbjuder det ena eller det andra, riskerar 
utövandet att falla utanför den skyddade religionsfriheten. Därför blir det viktigt för 
den som åberopar religionsgrundad diskriminering att kunna visa att kulturella ut-
tryck och traditioner bärs upp av en religion. Rättstillämparen stöter nu på uppenbara 
svårigheter. Vad är det ena och vad är det andra? Frågan kompliceras av att de religiösa 
skrifterna kan användas till stöd för vitt skilda uppfattningar. 

Jämställdhet mellan kvinnor och män 
En nationellt och internationellt erkänd grundsats

All svensk lagstiftning vilar på principen om kvinnors och mäns lika rättigheter, på ett 
så självklart sätt att det inte ens har ansetts behöva ”stavas ut” uttryckligen. I ett globalt 
samhälle är det viktigt att betona att samma princip ligger till grund för FN:s olika 
människorättsinstrument. Förenta Nationernas allmänna förklaring om de mänskliga 
rättigheterna (1948) fastställer sålunda allas lika rättigheter och förbjuder all olikbe-
handling. Den internationella konventionen om medborgerliga och politiska rättighe-
ter, antagen inom FN år 1966, förbjuder all olikbehandling på grunder såsom en per-
sons kön, börd eller annan status. Samma förbud kommer till uttryck i Europarådets 
redan berörda Europakonvention och EU-stadgan om de grundläggande friheterna, 
för att nämna några av de för Sverige viktigaste övernationella instrumenten. 

FN:s kvinnokonvention

Konventionen om avskaffande av all slags diskriminering av kvinnor från 1979 (FN:s 
kvinnokonvention) är det övergripande internationella instrumentet på området. Den 
antogs för att framkalla världssamfundets medvetenhet om kvinnors fortsatta diskri-
minering – alla existerande internationella och nationella förbud till trots – och att 
markera att någon olikbehandling inte kan accepteras. Syftet var vidare att i ett enda 
övergripande instrument, av rättsligt bindande karaktär, föra samman de olika aspek-
terna på jämställdhet mellan kvinnor och män. Kvinnokonventionen har i dagsläget 
(2017) 189 fördragsslutande stater, vilket gör den till den människorättskonvention 
som (efter barnkonventionen, också tillkommen inom FN) har flest anslutna stater 
i världssamfundet. Trots denna formella ”succé”, är konventionen närmast osynlig i 
den svenska och internationella debatten. Talande nog förs det inte heller någon dis-



70 kvhaa Konferenser 98

kussion om att konventionen borde göras till en direkt tillämplig svensk lag, medan 
barnkonventionens införlivande med svensk lagstiftning fortsätter att vara högaktuellt 
och politiskt efterfrågat. En viktig fråga i detta bidrag är religionsfrihetens och yttran-
defrihetens förhållande till av kvinnokonventionen skyddade rättigheter. 

Full likabehandling ska gälla

Kvinnokonventionens budskap, som inledningsvis kommer till uttryck i dess artikel 2, 
förefaller inledningsvis tydligt. 

Konventionsstaterna fördömer diskriminering av kvinnor i alla dess former, är eniga om att 
på lämpligt sätt och utan dröjsmål inrikta sin politik på att avskaffa diskriminering av kvin-
nor och åtar sig i detta syfte att

a)   �införa principen om jämställdhet mellan män och kvinnor i sina nationella grundlagar 
eller ändra lämpliga författningar, om så inte redan skett, och säkerställa att denna princip 
genomförs i praktiken genom författningar och andra lämpliga medel;

b)   �vidta lämpliga lagstiftnings- och andra åtgärder, vid behov innefattande påföljder som 
förbjuder diskriminering av kvinnor;

c)   �skapa rättsligt skydd för kvinnors rättigheter på samma grunder som för män och att 
genom behöriga nationella domstolar och andra offentliga institutioner säkerställa ett 
effektivt skydd för kvinnor mot varje diskriminerande handling;

d)   �avstå från varje diskriminerande handling eller förfarande mot kvinnor och säkerställa 
att myndigheter och offentliga institutioner handlar i överensstämmelse med denna 
skyldighet; 

e)   �vidta alla lämpliga åtgärder för att avskaffa diskriminering av kvinnor från enskilda per-
soners, organisationers eller företags sida;

f )   �vidta alla lämpliga åtgärder, inklusive lagstiftning, för att ändra eller upphäva gällande 
lagar och förordningar, sedvänjor och bruk som innebär diskriminering av kvinnor;

g)   upphäva alla nationella straffbestämmelser som innebär diskriminering av kvinnor.

All olikbehandling, i form av diskriminerande handlingar, av kvinnor i förhållande 
till män ska alltså bort. Mest relevant för nu aktuellt ämne är dock punkten f ) ovan. 
Bestämmelsen gör nämligen klart att det inte finns något utrymme för att tolerera 
sedvänjor eller bruk som innebär diskriminering av kvinnor.

Budskapet är ännu tydligare i konventionens artikel 5 punkten a), med en vision av 
en fullt ut avskaffad ”könsmaktordning”.

Konventionsstaterna skall vidta alla lämpliga åtgärder för att ändra mäns och kvinnors so-
ciala och kulturella beteendemönster för att därmed avskaffa fördomar samt seder och bruk 
som grundar sig på föreställningen om det ena könets underlägsenhet eller på stelnade roller 
för män och kvinnor.



71maarit jänterä-jareborg

Den officiella engelska språklydelsen av konventionen använder en aning vassare 
formuleringar, som ”the inferiority or the superiority of either one of the sexes” och 
”stereotype roles for men and women”. Den fråga som oundvikligen uppkommer är 
hur dessa bestämmelser ska tolkas när det är religionen som bär upp sedvänjor och 
bruk. Utgör religionen en fredad zon i och med att fokus är på ”sociala och kulturella 
beteendemönster”, eller omfattar dessa även religionen som inte nämns uttryckligen? 

Liberal humanism i stället för grupptillhörighet

Konventionen tolkas som att den förespråkar en liberal humanism i stället för grupp-
tillhörighet.11 Dess budskap borde rimligen framstå som särskilt relevant i dag. En kon-
sekvens av de globala migrationsvågorna är att tidigare i det offentliga huvudsakligen 
frånvarande sedvänjor och bruk har blivit synliga, såsom heltäckande huvudbonader 
och restriktioner angående hur kvinnor och män får hälsa varandra, alltså sådana ut-
trycksformer som är olika för kvinnor och män. Är detta inte lika med sådana ”stelnade 
roller för kvinnor och män” som konventionen förpliktigar staterna att bekämpa? Att 
flytta till ett annat land medför inte med automatik att man överger värderingar, tradi-
tioner, religion, med mera. Motsatsen brukar hävdas. Som ett globalt människorätts-
instrument borde väl kvinnokonventionens budskap ha en alldeles särskild bärkraft, 
jämfört med exempelvis den diffusa kategorin ”svenska värderingar”? De sistnämnda 
hör som bekant numera till svenska politikers gemensamma språkarsenal, i synnerhet 
i migrationssammanhang.

Kvinnokonventionens internationella genomslag begränsas av att ett stort antal 
stater har funnit anledning att reservera sig mot flera av dess bestämmelser – särskilt 
dess ovan uppmärksammade artikel 2 punkten f ), artikel 5 punkten a) samt artikeln 
om kvinnors och mäns lika rättigheter inom familjelivet, enligt artikel 16. Vissa kon-
ventionsstater har till och med vid anslutningen till konventionen gjort en allmän 
reservation där de förbehåller sig rätten att avvika från konventionen. Muslimska sta-
ter utmärker sig i sammanhanget. Förklaringen, förenklat uttryckt, är den etablerade 
tolkningen enligt islam att kvinnor och män är komplementära till varandra, med 
olika (köns)roller, rättigheter och skyldigheter. De aktuella reservationernas förenlig-
het med folkrätten är omstridd, eftersom de går emot konventionens syfte och dess 
kärnartiklar. I något fall har en reserverande stat, efter kritiken, också dragit tillbaka 
reservationen.

Sveriges ratificering av kvinnokonventionen år 1981 var inte helt okontroversiell 
bland remissinstanserna eller regeringen,12 vilket är viktigt att dra sig till minnes. Det 

	11	 Nicola Lacey, ”Feminist legal theory and the rights of women”, i: Karen Knop (red.), Gender 
and human rights. Oxford 2004, s. 51.

	12	 Se Prop. 1979/80:147 om godkännande av Förenta Nationernas konvention om avskaffande 
av all slags diskriminering av kvinnor, s. 5–6. 



72 kvhaa Konferenser 98

fanns en besvikelse över att konventionen inte var riktad mot könsdiskriminering i 
allmänhet. ”Jämställdhet mellan könen kan inte uppnås genom åtgärder som enbart 
omfattar kvinnor”, uttalade den ansvariga departementschefen. Konventionens arti-
kel 5 punkten a) ansågs vidare förutsätta en precisering av den dåvarande svenska in-
vandrar- och minoritetspolitikens så kallade valfrihetsmål. ”Värden som strider mot 
grundläggande svensk rättsuppfattning i fråga om bl.a. jämställdhet mellan kvinnor 
och män” kan inte ingå inom individens valfrihet, påpekades det. Detta ställningsta-
gande tycks sätta tydliga gränser för den senare i Sverige mycket omdebatterade mång-
kulturen. Vikten av en effektiv uppföljning av de konventionsenliga förpliktelserna 
betonades vidare starkt. 

Rättigheternas inbördes relation
Rättigheter konkurrerar med varandra när de inte kan ges effekt samtidigt. Rättighets-
innehavare är då ofta olika personer, men det kan också handla om samma persons 
olika konkurrerande rättigheter. Situationen brukar lösas genom att den ena eller den 
andra rättigheten får vika eller genom att det balanseras mellan de olika rättigheterna. 
Samtidigt är det inte ovanligt att en person inte bedöms ha blivit utsatt för en påstådd 
rättighetskränkning.

I den svenska debatten har religionsfrihet och yttrandefrihet stundtals kommit att 
uppfattas som potentiellt konkurrerande med varandra. Det har befarats att yttrande-
friheten, om den utövas utan hämningar, riskerar att undergräva respekten för religio-
ner och deras särart och att den kan kränka de troendes religiösa identitet. Utrymmet 
för religionsfrihet minskas härmed, förutom att den nödvändiga sammanhållningen 
mellan olika grupper i samhället riskerar att skadas. Händelserna och turerna kring 
den svenske konstnären Lars Vilks verk, liksom de danska Muhammedkarikatyrerna, 
är illustrativa exempel på möjliga olika infallsvinklar till problematiken. Rekvisitet för 
brottet hets mot folkgrupp, som i vissa fall kan aktualiseras, omfattar gärningar som 
kopplas till offrets ras, hudfärg, nationella eller etniska ursprung, trosbekännelse eller 
sexuella läggning (Brottsbalken, 16 kap. 8 §). 

Den kommitté inom FN som vägleder och bevakar tillämpningen av kvinnokonven-
tionen (FN:s kvinnokommitté) har gång på gång funnit anledning att fördöma sådant 
kvinnoförtryck som sker inte bara inom kulturens eller traditionernas förtecken utan 
även i religionens namn. Även FN:s kommitté för mänskliga rättigheter, som kan be-
traktas som den mest auktoritativa av de övervakande kommittéerna i FN:s männi
skorättssystem, har gjort klart att jämställdheten mellan kvinnor och män går före såväl 
yttrandefriheten som religionsfriheten i händelse av rättighetskonflikt.13 Kommittén 

	13	 General Comment No. 28 (2000) on the equality of rights between men and women, as 
provided by Article 3 of the International Covenant on Civil and Political Rights, para. 21.  



73maarit jänterä-jareborg

har samtidigt varit kritisk mot stater som inte alls tolererar religiöst inspirerad klädsel. 
FN:s människorättskommittéer är dock inga domstolar, vilket innebär att deras ställ-
ningstaganden är av soft law-karaktär, det vill säga de är ett slags rekommendationer 
som stater inte blir juridiskt bundna av. Från statens synpunkt kvarstår svårigheten att 
på ett objektivt sätt fånga in uttrycksformer av kvinnoförtryck. Kvinnokonventionens 
ordalydelse kan då uppfattas som ”slagordsmässig”, vilket möjligen skulle kunna vara 
en förklaring till denna konventions osynlighet i rättspraxis vid bedömningen av kvin-
nors rättigheter bland annat i en religiös kontext.

Nedan görs en kort exposé över i sammanhanget relevant svensk myndighetspraxis. 

Exempel från svensk myndighetspraxis
Gymnasister klädda i niqab
Det första medialt mycket uppmärksammade ”slöjfallet” i Sverige är från år 2003. 
Två flickor, 16 respektive 19 år gamla, ville delta i undervisningen i sin gymnasieskola 
i Göteborg klädda i niqab, alltså med heltäckt ansikte.14 Skolans rektor kontaktade 
Skolverket för råd om hur situationen skulle hanteras. Rektorn uppgav att skolans 
personal upplevde obehag i anledning av de praktiska och även säkerhetsrelaterade 
problem som uppkom med identifiering, förutom det obehag och de svårigheter som 
bristande ögonkontakt i undervisningssammanhang gav upphov till. Enligt rektorn 
bar flickorna klädseln av egen fri vilja, av religiösa skäl.

I sitt svar angav Skolverket att religionsfriheten enligt Regeringsformen (RF) inte 
kan anses omfatta varje inslag i religionsutövningen och att utrymmet för religiösa ma-
nifestationer är begränsat enligt Europadomstolens tolkning av Europakonventionen. 
I det konkreta fallet betonade Skolverket vikten av att flickorna behandlades med re-
spekt. Deras utsatthet för kränkningar och deras eget ställningstagande skulle beaktas, 
samtidigt som det fördes en dialog med dem om det svenska samhällets värdegrund 
och synen på jämställdhet mellan könen. Enligt Skolverket gick det inte att bortse från 
att det finns elever och skolpersonal som upplever klädseln som kränkande med hän-
syn till jämställdhet och demokratiska värderingar. 

Skolverkets slutsats var att skollagen inte gör det möjligt att införa ett generellt 
förbud mot denna typ av klädsel i skolan, men att det i vissa situationer är tillåtet att 

Se Maarit Jänterä-Jareborg, ”Women’s human rights: International law in the intersections 
between socioeconomic conditions, culture, tradition and religion”, i: Maarit Jänterä-Jareborg 
& Hélène Tigroudja (red.), Women’s human rights and the elimination of discrimination. 
Leiden 2016, s. 29–30.

	14	 Beskrivningen här grundar sig huvudsakligen på Ida Burlins artikel, ”Flickors självbestäm-
mande kring att bära slöja i svenska skolor”, i: A. Singer, M. Jänterä-Jareborg & A. Schlytter 
(red.), Familj, religion, rätt. En antologi om kulturella spänningar i familjen – med Sverige och 
Turkiet som exempel. Uppsala 2010, s. 102–105. 



74 kvhaa Konferenser 98

förbjuda den. Enligt Skolverkets mening fanns det i en gymnasieskola (frivillig utbild-
ning) större utrymme att utfärda ordningsregler som omfattar klädsel än i den obli-
gatoriska grundskolan.

En grundskoleelevs rätt att bära hijab – och senare rättsutveckling

Skolverket fick några år senare (2006) ta ställning till om en friskola hade brutit mot 
skollagen, när den inte hade tillåtit en sjuårig flicka att bära hijab (synligt ansikte) i 
skolan.15 Friskolan angav sig vara religiöst och politiskt obunden. Enligt Skolverkets 
bedömning var skolans agerande ägnat att utestänga elever från utbildning och stred 
därför mot skollagen. Skolverket hänvisade till en utredning av Diskrimineringsom-
budsmannen (DO) där rätten att bära religiös klädsel bedömdes omfattas av den rå-
dande religionsfriheten i Sverige.

Skollagen (SFS 2010:800, 1 kap. § 8 2 st.) hänvisar till bestämmelserna i diskrimine-
ringslagen (SFS 2008:567) vars syfte är att motverka diskriminering och på andra sätt 
främja lika rättigheter och möjligheter inom utbildningsområdet, oavsett kön, köns
överskridande identitet eller uttryck, etnisk tillhörighet, religion eller annan trosupp-
fattning, funktionshinder, sexuell läggning eller ålder. Rättsläget i Sverige är i dag enty-
digt, såtillvida att religiös klädsel i sig är tillåten i skolan. Restriktioner får endast gälla i 
vissa sammanhang, såsom för bruket av en slöja som täcker ansiktet när identifikation 
behövs, eller när klädseln kan medföra särskilda risker (laboratorier, hygienregler). 

Kvinnliga åhörare klädda i niqab i rättssalen 

Det västerländska rättssystemet är sekulärt och konventionsfritt, och ska förhålla sig 
neutralt till parternas trosuppfattningar. En vanlig åsikt är att rättssalen är en sekulär 
plats som ska hållas fri från religiösa symboler. Men vad gäller när personer vill delta 
i rättegångsförhandlingar med heltäckt ansikte? I det scenariot ingår även säkerhets
aspekter i bedömningen.

Hösten 2011 blev tre muslimska kvinnor, klädda i heltäckande slöja, avvisade från 
rättssalen i Göteborgs tingsrätt av rättens ordförande. Kvinnorna ville delta som åhörare 
vid en omhäktningsförhandling avseende terroristbrott. Domaren motiverade sitt be-
slut med att han inte kan kontrollera ordningen i rättssalen om han inte kan se ansiktet 
på alla närvarande personer. Domaren hänvisade till rättegångsbalkens bestämmelser 
om offentlighet och ordning m.m. vid domstol (kapitel 5), som stöd för sitt handlande.

Domarens agerande anmäldes till Justitieombudsmannen ( JO) som har till uppgift 
att utöva tillsyn över rättstillämpningen i offentlig verksamhet. Kvinnorna begärde 
även skadestånd från staten (110 000 kr vardera), vilket de motiverade med hänvis-
ning till den diskriminering och den kränkning av religionsfriheten som de ansåg sig 
ha blivit utsatta för, förutom rätten till offentlig rättegång.

	15	 Ibid., s. 105–107. 



75maarit jänterä-jareborg

Enligt JO:s bedömning hade domaren agerat utan stöd i lag. Enligt JO är det up-
penbart att ”det går att tänka sig olika situationer när rätten blir tvungen att ingripa. 
Men risken för eventuella framtida svårigheter kan naturligtvis inte åberopas till stöd 
för vilka förebyggande åtgärder som helst.” Justitiekanslern ( JK), som i den svenska 
myndighetsorganisationen prövar skadeståndskrav mot staten, fann i sin tur visserli-
gen att kvinnorna hade diskriminerats men fann inte anledning att bevilja skadestånd 
med hänsyn till omständigheterna. 

Miljöpartistens uteblivna handskakning 

En upphetsad debatt bröt ut våren 2016 när en yngre manlig politiker, som aspirerade 
på att bli invald i Miljöpartiets styrelse och som även var aktiv som ordförande för 
en muslimsk ungdomsorganisation, vägrade att ta en intervjuande kvinnlig reporter 
i hand. I stället placerade han den högra handen på hjärtat och bugade för kvinnan. 
Debatten kom att handla om vad som ska krävas av en aktiv politiker i det offentliga 
livet och om så kallad normkritik samt om kvinnosynen enligt islam. En kris bröt ut i 
(det officiellt feministiska) Miljöpartiet, och till slut avstod mannen från att kandidera 
till partistyrelsen. I den polariserade diskussionen ansåg mannens supportrar religions-
friheten stå på spel, liksom mekanismer som utesluter aktivt troende muslimer från att 
vara politiskt aktiva. Enligt kritikerna, å andra sidan, hörde beteendet inte hemma i 
det offentliga rummet där kvinnor och män ska kunna mötas som varandras jämlikar. 
Statsminister Stefan Löfven fann anledning att ta till orda och påpeka att det är själv-
klart att i Sverige hälsar en man på en kvinna genom att ta i hand. 

Den vårdsökande kvinnans uteblivna handskakning med läkaren

Men även kvinnor kan vägra ta män i hand, och drabbas av konsekvenser för detta 
”handlande”. Kvinnans förklaring kan vara att hon enligt islam inte ska göra det. Flera 
sådana fall där kvinnan anses ha drabbats har anmälts till Diskrimineringsombuds-
mannen (DO) under förevändningen att kvinnan har utsatts för trosbaserad diskri-
minering. DO kan sedan välja att gå vidare med fallet till domstol och kräva diskrimi-
neringsersättning. Så skedde i det nedan beskrivna fallet som slutgiltigt avgjordes av 
Hovrätten över Skåne och Blekinge i en dom meddelad i april 2016.

När en muslimsk kvinna, som skulle genomgå en gastroskopiundersökning, inte 
tog den manlige doktorns utsträckta hand i hälsning fann läkaren anledning att avstå 
från det planerade ingreppet. I stället remitterades patienten vidare till en kvinnlig 
endoskopist, vilket innebar en ny väntetid för kvinnan. Enligt DO hade den manlige 
läkaren förklarat för kvinnan att Sverige är en demokrati och att kvinnan var tvungen 
att lära sig att hälsa genom att ta i hand. Om kvinnan inte tog hans hand skulle han 
inte undersöka henne. Läkarens egen version var en annan. Han avstod från under-
sökningen eftersom han inte ansåg sig kunna genomföra den på ett patientsäkert sätt. 



76 kvhaa Konferenser 98

Till saken hörde enligt honom vidare att tolkningen hade behövt avbrytas på grund 
av kvinnans vid undersökningen närvarande makes agerande. Hovrättens bedömning 
var att kvinnan inte hade kunnat visa att hon hade blivit diskriminerad på grund av sin 
religion, varför hon inte var berättigad till någon ersättning.

Osäkerheten om den rättsliga tolkningen av religion och religionsgrundad diskri-
minering illustreras av att tingsrätten (TR) tidigare hade gjort en helt annan bedöm-
ning i målet. Enligt TR faller ”ovilja att hälsa genom att ta i hand av religiösa skäl” in 
under vad som kan anses som ett uttryck för en religion eller annan trosuppfattning 
i diskrimineringslagens mening. Tolkningen stöddes med hänvisning till hur religion 
diskuteras i förarbetena till diskrimineringslagen. Av betydelse enligt TR var vidare 
”att det står en patient fritt att välja om denne vill hälsa en läkare genom att ta i hand”. 
TR fann att DO hade förmått visa omständigheter till stöd för att kvinnan, som bar 
muslimsk huvudduk, hade diskriminerats på grund av sin religiösa tillhörighet. TR 
uttalade även om vikten av att ”patienter vid kontakt med hälso- och sjukvården möts 
med respekt och på ett icke-diskriminerande sätt oavsett religiös bakgrund”. Läkarens 
negativa religionsfrihet hade enligt TR inte blivit kränkt.

Målet har i den juridiska litteraturen kommenterats av Reinhold Fahlbeck.16 Enligt 
Fahlbeck är hovrättens tolkning den enda rimliga vid tillämpningen av ett juridiskt re-
gelverk. Det religionsbegrepp som TR tillämpade är, enligt Fahlbeck, oförenligt med 
Europadomstolens praxis som gör klart att ”inte alla handlingar som motiveras eller 
föranleds av religion (i den vidare talspråksmässiga meningen)” omfattas av den (po-
sitiva) religionsfriheten enligt Europakonventionen.17 

Kvinnan som drog i slöjan och fällde kränkande uttalanden

I en dom avkunnad av Svea hovrätt i maj 2017 dömdes en 74-årig kvinna för ofre-
dande.18 Kvinnan hade dragit i en ung muslimsk kvinnas huvudduk och uttalat sig 
nedsättande om den unga kvinnan och hennes väninnor. Kvinnan dömdes även för 
förolämpning. Den äldre kvinnans egen version, att hon kände sig förföljd och rädd 
för målsägandena, underkändes av domstolen. Genom att dra i den ena målsägandens 
slöja samtidigt som kvinnan riktade uttalanden mot henne som till sin innebörd var 
kränkande kan syftet enligt domstolen inte ha varit annat än att såra den unga kvin-
nans självkänsla. Domstolen betonade att gärningarna stred mot samhälleliga värde-
ringar om alla människors lika värde. Allvarligt var att uttalandena riktade sig mot 
unga personer. Samtliga målsägande ansågs ha rätt till ersättning för kränkning. 

	16	 Reinhold Fahlbeck, ”Begreppet ’religion’ i europeisk och svensk rätt”, Svensk Juristtidning, 
2017, s. 213–215. 

	17	 Se även nedan, s. 78, angående målet S.A.S. mot Frankrike. 
	18	 Mål nr B 5941-16, dom avkunnad 8 maj 2017. Beskrivningen här grundar sig på Zeteo Nyheter, 

Juridik Idag, 9 maj 2017.



77maarit jänterä-jareborg

En blick utåt 
Europarådets rekommendationer
Den här berörda problematikens aktualitet i Europa har föranlett Europarådet att anta 
ett antal resolutioner och rekommendationer om hur Europarådets medlemsstater bör 
hantera potentiella konflikter, inte minst i preventivt syfte. Resolutionerna blundar 
inte för många europeiska kvinnors religiöst betingade utsatthet. Jag har valt att lyfta 
fram två av dessa ställningstaganden som särskilt relevanta för ämnet i denna artikel.19 
Som soft law-instrument är sådana här ställningstaganden dock inte bindande för 
medlemsstaterna.

Europarådets resolution nr 1743 (2010) är intressant bland annat därför att den 
innehåller en vädjan till Europas muslimska samfund att inom familjen och det of-
fentliga överge sådana traditionella tolkningar av islam som strider mot jämställdhet 
mellan kvinnor och män eller begränsar kvinnors rättigheter. Sådana tolkningar påpe-
kas vara oförenliga med människovärdet (human dignity) och demokratisk standard. 
Resolutionen tar ett viktigt steg vidare när den fastställer att religion och religiösa tra-
ditioner, när dessa används för att diskriminera kvinnor, strider mot religionsfriheten 
enligt Europakonventionens artikel 9 och även mot konventionens artikel 8 (skydd för 
privatlivet och familjelivet) samt artikel 14 (förbud mot diskriminering bland annat 
på grund av kön). Ingen religiös eller kulturell relativism ska alltså få åberopas för att 
rättfärdiga kränkningar av personlig integritet. Åtgärder ska vidtas av staterna för att 
öka muslimska kvinnors medvetenhet om sina rättigheter och för att möjliggöra deras 
fulla medverkan i samhället.

Denna resolution behöver dock läsas tillsammans med Europarådets rekommen-
dation nr 1927 (2010) enligt vilken medlemsstaterna bör avstå från att införa totalför-
bud mot religiös klädsel, vidta åtgärder för att skydda kvinnor från påtryckningar och 
tvång, tillförsäkra kvinnors fria val av religiös klädsel och även tillförsäkra (muslimska) 
kvinnor lika möjligheter att delta i det offentliga livet. Restriktioner får dock införas i 
lag ”när nödvändigt för ett demokratiskt samhälle, i synnerhet av hänsyn till säkerhet 
eller där offentliga eller professionella funktioner kräver en religiös neutralitet eller att 
ansiktet är synligt”.20 

	19	 Resolution 1743 (2010) och Recommendation 1927 (2010) of the Parliamentary Assembly of 
the Council of Europe, båda i ämnet “Islam, Islamism and Islamophobia in Europe”. Se även 
Resolution 1464 (2005) of the Parliamentary Assembly “Women and religion in Europe”. 

	20	 Recommendation 1927 (2010) of the Parliamentary Assembly of the Council of Europe, 
punkten 3.13.



78 kvhaa Konferenser 98

Europadomstolens ställningstaganden
Rättsligt bindande för Sverige är däremot Europadomstolens ställningstaganden an-
gående brott mot mänskliga rättigheter enligt Europakonventionen. Domstolen har 
i sin rättspraxis framhållit att rätten till tankefrihet, samvetsfrihet och religionsfrihet 
utgör en av grunderna för ett demokratiskt samhälle.21 Den pluralism som ett demo-
kratiskt samhälle förknippas med är beroende av denna rättighet. Domstolen har vida-
re konstaterat att det är vanligt förekommande att olika religioner föreskriver särskilda 
uppträdanderegler som de troende förväntas följa i sitt privatliv. När anhängarna följer 
dessa föreskrifter manifesterar de sin tro och omfattas i regel av det konventionsen-
liga skyddet för religionsfriheten. Domstolen har vidare betonat statens skyldighet 
att förhålla sig neutral och opartisk i förhållande till religiösa åskådningar och hur 
de uttrycks. Staten har endast ett begränsat utrymme att inskränka de val människor 
gör i syfte att följa religiösa påbud. Inskränkningarna i lagen kräver tungt vägande 
och tvingande skäl, såsom den religiösa yttringens oförenlighet med konventionens 
underliggande grundprinciper. Som exempel har angetts polygami, barnäktenskap, 
flagranta brott mot jämställdheten mellan könen eller handlingar som påtvingas tros-
samfundets medlemmar mot deras vilja.

Vid sin bedömning av påstådda brott mot Europakonventionen brukar Europa-
domstolen, vid sidan av en genomgång av rättsläget i Europa och domstolens egen 
praxis i tidigare sammanhang, beakta i den anklagade konventionsstaten rådande spe-
cifika samhällsförhållanden. Det innebär att ställningstagandena inte alltid utan vi-
dare är överförbara till en annan konventionsstat. Det nedan beskrivna avgörandet i 
målet S.A.S. mot Frankrike,22 avkunnat av domstolens Stora kammare den 1 juli 2014 
såsom ett särskilt viktigt avgörande, kan illustrera sådana svårigheter. 

Målet S.A.S. mot Frankrike (rätten att bära niqab och burqa)

Bakgrunden i målet är det tidigare nämnda förbudet i fransk lag mot sådan klädsel på 
offentlig plats som täcker hela ansiktet och därigenom hindrar identifikation. Käran-
den, en drygt 20 år gammal, troende muslimsk kvinna önskade bära niqab och burqa 
på offentlig plats, i enlighet med sin religiösa tro, kultur och personliga övertygelse. 
Samma dag som lagförbudet trädde i kraft stämde kvinnan den franska staten inför 
Europadomstolen och hävdade konventionsbrott på flera olika grunder, nämligen mot 

	21	 Om denna praxis, se exempelvis (den svenska) Högsta förvaltningsdomstolens dom i mål nr 
2310-16, avkunnad den 20 februari 2017. Målet handlade om trossamfundet Jehovas vittnens 
tidigare av regeringen avslagna ansökan att bli berättigat till statsbidrag. Avslagsgrunden var 
att samfundet inte bedömts upprätthålla och stärka det svenska samhällets grundläggande 
värderingar. 

	22	 Förkortningen S.A.S. har inget med det skandinaviska flygbolaget att göra, utan återspeglar 
initialerna i den klagande partens namn.



79maarit jänterä-jareborg

konventionens artikel 3 (förnedrande behandling och bestraffning), artikel 11 (frihet 
att delta i sammankomster), artikel 8 (rätt till privatliv), artikel 9 (religionsfrihet), 
artikel 10 (yttrandefrihet), både var för sig och tillsammans med konventionens artikel 
14 (förbud mot diskriminering). Kvinnan underströk att hennes val av religiös klädsel 
var hennes eget beslut, utan någon som helst påtryckning från hennes make eller andra 
familjemedlemmar. Det franska lagförbudet riktade sig enligt henne mot kvinnors 
religiösa klädsel och innebar därmed diskriminering på grund av kön, religion samt 
etniskt ursprung.

Den franska statens försvar gick ut på att lagförbudet har ett legitimt syfte, näm-
ligen allmän säkerhet och vikten av att kunna fastställa en persons identitet. Kravet 
på synligt ansikte på offentlig plats var vidare, enligt staten, nödvändigt av hänsyn till 
andras fri- och rättigheter och grundläggande värderingar i ett öppet och demokra-
tiskt samhälle. Staten argumenterade även för att ett öppet visat ansikte är nödvändigt 
för social interaktion mellan människor och en grundläggande förutsättning för för-
mågan att leva tillsammans, det vill säga den franska principen om le vivre ensemble. 
Förbudet avsåg även att slå vakt om jämställdhet mellan kvinnor och män, eftersom 
påbudet att täcka ansiktet i det offentliga rummet endast avser kvinnor. Även männi
skovärdet stod på spel, enligt staten.

Vad gäller domstolens bedömning av påstådda brott mot religionsfriheten vill jag 
lyfta fram följande passage från domsmotiveringen:

That freedom entails, inter alia, freedom to hold or not to hold religious beliefs and to prac-
tice or not to practice a religion. […] Article 9 does not, however, protect every act motivated 
or inspired by a religion or belief and does not always guarantee the right to behave in the 
public sphere in a manner which is dictated by one’s religion or beliefs. […] In democratic 
societies, in which several religions coexist within one and the same population, it may be 
necessary to place limitations on freedom to manifest one’s religion or beliefs in order to 
reconcile the interests of various groups and ensure that everyone’s beliefs are respected.23

Domstolen kom fram till att förbudet i fransk lag inte stred mot Europakonventionen. 
Kvinnan ansågs inte ha förmått visa motsatsen, i sin egen situation, med följden att 
hon förlorade målet. Utslagsgivande blev framför allt nödvändigheten att ta hänsyn 
till andras fri- och rättigheter och människors (samhällsmedlemmars) förmåga att 
”leva tillsammans”. Hänsyn till ”andra personers” rättigheter (negativ religionsfrihet), 
kan alltså minska det (positiva) religiösa utrymmet.

Det bör nämnas av att två av domarna var skiljaktiga, nämligen den svenska do-
maren Helena Jäderblom och den tyska domaren Angelika Nussberger. Enligt deras 
mening uppoffrade domen konkreta individuella rättigheter till förmån för abstrakta 
principer, såsom hänsyn till andra människors friheter och rättigheter, förutom att 

	23	 Europadomstolen i målet S.A.S. mot Frankrike, styckena 124–125.



80 kvhaa Konferenser 98

ge legitimitet åt ett vid konventionens tolkning helt nytt kriterium, det franska ”leva 
tillsammans”-kriteriet. Jäderblom och Nussberger fann följaktligen att den franska sta-
ten hade brutit mot såväl konventionens artikel 8 (rätt till privatliv) som artikel 9 (rätt 
till religionsfrihet) och att lagförbudet inte stod i proportion till syftet.

En kommentar:

If the wearing of a full-face veil is understood as an expression of a certain opinion, we are in 
fact talking here about the possible conflict between similar or identical rights – seen from 
two entirely different angles.24 

Intar Frankrike en unik position? Nej, ett liknande lagförbud i fråga om heltäckande 
huvudbonader på offentlig plats gäller i Belgien och är på väg att träda i kraft i Neder-
länderna, Österrike och Danmark. Ett beslut om förbud mot heltäckande klädsel togs 
under våren 2017 även av den tyska förbundsdagen, dock bara vad gäller vissa statliga 
tjänstemän såsom domare, militärer och valförrättare vid tjänsteutövningen. 

Heltäckande slöjor fortsätter alltså att utmana i dagens Europa. Än så länge är dock 
länder med ett lagförbud en klar minoritet. 

EU-domstolens förhandsbesked angående hijab 

Under våren 2017 avkunnade EU-domstolen de första förhandsbeskeden angående 
vad som kan kvalificera sig som religionsgrundad diskriminering vid tillämpningen 
av EU:s direktiv (2000/78/EG) om inrättande av en allmän ram för likabehandling, 
ofta kallat för arbetslivsdirektivet. Båda fallen, det ena från Belgien (målet Achiba, 
C-157/15) och det andra från Frankrike (Bougnaoui, C-188/15), handlade om en mus-
limsk kvinna som i kundkontakter, mot arbetsgivarens vilja, ville bära hijab på arbets-
platsen. När kvinnan inte rättade sig efter kravet, som enligt arbetsgivaren behövdes 
av hänsyn till neutralitet i kundkontakterna, avskedades hon. Liknande situationer lär 
ha uppstått i Sverige. Sålunda villkorades, enligt en tidningsnotis från våren 2017, en 
muslimsk kvinnas kommande anställning hos flygbolaget SAS med att hon valde bort 
slöjan (hijab även i detta fall) av hänsyn till bolagets neutralitetspolicy.25

Enligt EU-domstolen konstituerar sådana här krav inte utan vidare diskriminering, 
förutsatt att de endast gäller vid kundkontakter och att företaget har en konsekvent 
policy mot samtliga synliga religiösa, politiska och filosofiska uttryck i klädsel. Kra-
ven ska vidare tillämpas lika för alla företagets anställda. Dessa villkor uppfylldes en-
ligt domstolen i det belgiska fallet Achiba, men inte i det franska fallet Bougnaoui, där 
kvinnans avskedande föregicks av en företagskunds klagomål mot att hon bar huvud-
duk.

EU-domstolens tolkningar är förhandsbesked, föranledda av begäran om förtyd-

	24	 Ibid., stycke 38. 
	25	 ”SAS nekade jobb på grund av slöja”, Dagens Nyheter, 28 april 2017.



81maarit jänterä-jareborg

ligande från en nationell domstol i en EU-stat. Det är den nationella domstolen som 
avgör varje mål i sak, med den vägledning som EU-domstolens tolkningsbesked ger. I 
de båda fallen vid EU-domstolen finns en rik och mångsidig argumentering tillgänglig, 
särskilt i form av generaladvokaternas förslag till avgöranden. Det är viktigt att notera 
att EU-domstolen inte utesluter indirekt diskriminering, inte ens när de uppställda 
villkoren är uppfyllda. En annan viktig slutsats är att inget hindrar företag från att inte 
ha någon klädkod alls för sina anställda eller att ha en betydligt liberalare policy än vad 
som följer av EU-domstolens minimikriterier.

Den tyska författningsdomstolen 

Problematikens komplexitet belyses ytterligare av ett prejudicerande avgörande av 
den tyska författningsdomstolen (Bundesverfassungsgerichtshof ) från januari 2015.26 
Frågan gällde grundlagsenligheten i en tysk delstats lag som förbjöd lärare i allmänna 
skolar att bära hijab i skolmiljön.

Domstolen gör klart att den religiöst öppna och sekulära tyska rättsordningen inte 
förutsätter att skolan är en från religion fredad zon. Restriktioner får inte grundas på 
generaliserade åsikter och fördomar om vad en huvudduk i sig kan anses ge uttryck för, 
såsom föreställningen att den strider mot grundlagens påbud om jämställdhet mellan 
kvinnor och män, människovärde, grundläggande friheter eller en liberaldemokratisk 
ordning. De får inte heller grundas på en misstänksamhet om att slöjans förespråkare 
står för sådana grundlagsstridiga värderingar. Restriktioner är tillåtna endast när det 
finns konkreta bevis om motsatsen. Det måste beaktas att även lärare kan bära huvud-
duk av egen fri vilja. Domstolen betonar vidare att det inte finns någon allmän rätt att 
inte utsättas för religiöst eller trosbaserade uttrycksformer från andra. Huvudbona-
dens allt större synlighet måste godtas som en följd av att den konstitutionellt skyd-
dade religionsfriheten används. 

Svårigheten att föra en trovärdig feministisk utrikespolitik 

Ett svenskt intresse att slå vakt om kvinnors mänskliga rättigheter mot kulturellt el-
ler religiöst påtvingade restriktioner har inte setts som begränsat till landets gränser. 
Svenska statsråd, som deltagit primärt av handelsintressen styrda resor till icke-demo-
kratiska länder, har kritiserats för att först genom resan och sedan genom att avstå från 
att kritisera värdlandet ge avkall för sin globala skyldighet att värna om grundläggande 
fri- och rättigheter och – i flera fall – kvinnors rättigheter.

Statsminister Stefan Löfvens resa till Saudiarabien hösten 2016 kan anges som ex-
empel. Hårt pressad av svenska mediers representanter angående sina skyldigheter ut-
omlands som ledare för en regering som ska föra en feministisk utrikespolitik, kom 

	26	 Dom den 27 januari 2015, angående de sammanslagna målen 1 BvR 471/10 och 1 BvR 
1181/109. 



82 kvhaa Konferenser 98

Löfven till slut att bejaka kulturrelativism. Det är klart att kvinnans ställning är en 
annan i Saudiarabien av hänsyn till där gällande kultur och religion, men även i Sve-
rige kan kvinnors vardag vara tung, påpekade Löfven. Uttalandet kan ses som ett slags 
självcensur, föranledd av hövlighet gentemot en främmande makt, dess kultur och 
religion. Som motvikt vill jag påminna om ingressen till FN:s kvinnokonvention där 
staterna fastslår att utplånandet av ”inblandning i andra staters inre angelägenheter är 
av största vikt för att män och kvinnor till fullo skall kunna åtnjuta sina rättigheter”. 

Avslutande reflektioner 
The major threats to human rights protection in Europe do not come from the co-existence 
of different levels of protection, each with its own court, anxious to defend its own turf. It 
comes from governments and legislatures driven by populism, and prejudice, and from indif-
ferent or overworked and underfinanced bureaucracies.27

Något lagförbud mot kvinnors religiösa klädsel eller heltäckande huvudbonader är 
inte aktuellt i Sverige, även om frågan tidvis har engagerat svenska politiker som velat 
införa ett sådant förbud. I de diskussioner som föranleddes av detta bidrag vid Kungl. 
Vitterhetsakademiens symposium om opinionsfrihet och religion, var deltagarna 
eniga om att Sverige hittills har lyckats balansera bättre än exempelvis Frankrike med 
den känsliga avvägningen mellan olika skyddsvärda intressen och strävat efter att se 
”hela bilden”. Myndighetsutövning i de ovan redogjorda svenska fallen visar enligt min 
mening prov på balanserade avvägningar mellan friheten att tro och friheten att inte 
tro, grundade på en respekt för framför allt Europakonventionen och en föreställning 
om att religion i sig och demokrati inte är oförenliga med varandra. I aktuellt sam-
manhang saknas det, enligt min mening, fog att kritisera det svenska rättssystemet för 
ett osystematiskt förhållningssätt till religionsfriheten och dess utövande.

Enligt min uppfattning har dock den mediala och akademiska diskussionen i Sve-
rige stundom gett uttryck för att nonchalera kvinnors lika rättigheter med män, när 
det handlar om minoritetsgrupper i Sverige som uppfattas som sårbara, det vill säga i 
behov av särskilt skydd och stöd. Som ett exempel vill jag hänvisa till hur ”förortstra-
kasserier mot kvinnor” bemöttes. Utskällningar om rasism, främlingsfientlighet och 
stigmatisering av religiösa minoritetsgrupper haglade mot dem som tagit upp proble-
matiken. Direkt berörda kvinnor som bekräftade bilden fick mycket litet stöd av de i 
debatten tongivande krafterna, inklusive en ”svensk kulturelit”.

Sett mot bakgrund av vårt rättssystem borde det inte råda någon tvekan om att de 
trakasserande männens beteende strider mot samhälleliga värderingar om alla män-
niskors lika värde och självbestämmanderätt. Skulle åtal väckas och bevisningen i ett 
enskilt fall vara tillräcklig skulle gärningsmännen kunna fällas för till exempel ofredan-

	27	 Cameron (2016), s. 48.



83maarit jänterä-jareborg

de, ifall handgripligheter har förekommit, eller förolämpning. Det bemötande som 
kvinnorna fick står i bjärt kontrast till budskapet i kvinnokonventionen. Kränkningen 
av kvinnorna i dessa fall berodde på av dem förväntade påstått religiöst uppbackade 
uppförandekoder. Från offrens perspektiv aktualiseras därför även religionsfrihetens 
(”negativa”) andra sida, nämligen att fritt välja sin tro och att inte offentligt behöva 
manifestera en viss tro.

Den starka roll som religionsfrihet fick i människorättsinstrument antagna efter 
andra världskriget finner en förklaring i den förföljelse som miljontals människor hade 
utsatts för på grund av sin etnisk-religiösa tillhörighet. En annan förklaring (som in-
begriper åsiktsfriheten) har angetts vara behovet av skydd mot den indoktrinering av 
människor som förekom under 1900-talet i fascistiska och kommunistiska länder.28 
Behovet att skydda religionsfrihet är ofta ett annat i dagens samhälle, nämligen pri-
märt ett minoritetsskydd. Religionstillhörigheten gör anspråk på att respekteras som 
en viktig identitetsmarkör. De senaste decenniernas betydande migration till Sverige 
från länder där religionen utövar ett stort inflytande över levnadssättet har skapat ett 
behov av att klarlägga religionsfrihetens innehåll. Då är det viktigt att poängtera att 
religiösa kutymer enligt internationella människorättsinstrument inte rättfärdigar ma-
nifestationer av förtryck av kvinnor och är i strid mot en fundamental svensk värde-
grund. Samtidigt finns det anledning att vara återhållsam med att ”tolka” in förtryck i 
manifestationer som avviker från majoritetssamhällets. Demokrati i en liberal rättsstat 
innebär inte att majoritetens uppfattning alltid ska gälla. 

Referenser
Burlin, Ida (2010), ”Flickors självbestämmande kring att bära slöja i svenska skolor”, 

i: A. Singer, M. Jänterä-Jareborg & A. Schlytter (red.), Familj, religion, rätt. 
En antologi om kulturella spänningar i familjen – med Sverige och Turkiet som 
exempel. Uppsala 2010, s. 97–112. 

Cameron, Iain (2016), ”Freedom of religion and competing human rights rystems”,  
i: Hans-Georg Ziebertz & Ernst Hirsch Ballin (red.), Freedom of religion in 
the 21st Century. Leiden 2016, s. 26–51.

Enkvist, Victoria (2013), Religionsfrihetens rättsliga ramar. Diss. Uppsala.
Enkvist, Victoria (2016), ”Spegel, spegel på väggen där, säg mig vad gällande rätt 

egentligen är”, i: Arbetslinjer och långa linjer. Vänbok till Mats Kumlien.  
Red. Marianne Dahlén & Rolf Nygren. Uppsala 2016, s. 217–223.

Fahlbeck, Reinhold (2011), Bed och arbeta, Om religionsfrihet i arbetsliv och skola. 
Malmö.

	28	 Reinhold Fahlbeck, Bed och arbeta, Om religionsfrihet i arbetsliv och skola. Malmö 2011, s. 28.



84 kvhaa Konferenser 98

Fahlbeck, Reinhold (2017), ”Begreppet ’religion’ i europeisk och svensk rätt”, Svensk 
Juristtidning, s. 203–215. 

Holmgren, Mia (2016), ”Norge. Statsministern: Du får inte jobb hos mig med 
niqab”, Dagens Nyheter, 19 oktober.

Jänterä-Jareborg, Maarit (2016), ”Women’s human rights: International law in the 
intersections between socioeconomic conditions, culture, tradition and reli
gion”, i: , Maarit Jänterä-Jareborg & Hélène Tigroudja (red.), Women’s human 
rights and the elimination of discrimination. Leiden 2016, s. 3–98.

Lacey, Nicola (2004), ”Feminist legal theory and the rights of women”, i: Karen 
Knop (red.), Gender and human rights. Oxford.

”SAS nekade jobb på grund av slöja”, Dagens Nyheter, 28 april 2017.
Åhman, Karin (2016), ”2 kap. RF, Europakonventionen och EU:s stadga om grund-

läggande rättigheter – en jämförelse”, Svensk Juristtidning 100 år, 
Jubileumsskrift. Uppsala 2016, s. 460–478.



Hur hör samvetsfrihet  
och yttrandefrihet ihop?
Susanne Wigorts Yngvesson

Frågan om samvetsfrihet är i grunden en uppfattning – nej, en strid – om vad en män-
niska är. Har människan ett samvete? Vad är det i så fall? Det är det lilla ordet ”har” 
som avgör svaret på frågan: Har människan ett samvete? Det vill säga om männi
skan besitter ett samvete från födseln av naturen alternativt om samvetet enbart är en 
konsekvens av kultur och inlärning. Många teologer och naturrättsfilosofer föreställer 
sig att samvete är en egenskap, en kapacitet, en funktion som skiljer människan från 
andra levande varelser. Samvetet är ett avtryck i hennes avbildhet från Skaparen, hos 
människan som skapades ”nästan till ett gudaväsen”. Samvetets funktion har i den 
bemärkelsen tolkats på olika sätt, men en stark tradition i den kristna teologin och 
idévärlden representeras av Augustinus och Luther. Hos dem är samvetet den funktion 
som får mig att se mina egna brister så att jag inte får hybris och tror mig själv vara Gud. 
Samvetet uppfattas hos dem som en koordinator mellan Gud och mig och mellan 
Lagen och mig. I Bekännelser skriver Augustinus: 

… du [Gud] tvingade mina ögon att se på mig, för att jag skulle upptäcka min missgärning 
och hata den. Jag kände den, men jag förnekade den, jag värjde mig för den, jag glömde bort 
den.1

För Luther har samvetet samma funktion, som en inre anklagande röst, när han dryga 
tusen år senare i sin kommentar till Galaterbrevet skriver:

Samvetet [är] fritt från lagen, men kroppen måste lyda den … Då därför samvetet förskräckes 
av lagen och kämpar med Guds dom, får man varken fråga lagen eller förnuftet till råds utan 
förlita sig på nåden ensam och på Ordets tröst … Man måste stiga upp i ett mörker, där varken 
lagen eller förnuftet lyser utan endast den gåtfulla tron …2

	 1	 Augustinus, Bekännelser. Bok 8, VII:16. Övers. Bengt Ellenberger. Skellefteå 1990.
	 2	 Martin Luther, Stora Galaterbrevskommentaren, kap. 2, 13. Övers. Martin Lindström. http://

logosmappen.net/uppbyggelse/luther/sgal/gal2/gal2_13.htm (hämtad 2017-04-28).



86 kvhaa Konferenser 98

Hos Luther finns en distinktion mellan samvetets roll forum internum och forum exter-
num, det vill säga mellan den inre friheten och den yttre som manifesteras i handling. 
Denna distinktion är Luther inte ensam om, utan den finns även hos bland annat 
Thomas av Aquino och Hugo Grotius och till och med hos Luthers samtida, den poli-
tiska tänkaren Niccolò Machiavelli, även om han drog en annan slutsats om samvetets 
funktion än vad Luther gjorde. Även en filosof som John Stuart Mill, som var kritisk 
till metafysiska spekulationer som grund för moralen, kallade samvetet för ett ”inre 
rike”. I det inre riket kan vi tänka och bete oss hur vi vill. Vi kan fantisera om förbjudna 
saker och utföra grova brott eller vi kan föreställa oss möten med människor som aldrig 
kommer att äga rum. Där kan vi pröva argument och föreställa oss både den bästa och 
den sämsta av världar. Det är denna förmåga som är skyddsvärd och som skiljer män-
niskan från en robot – åtminstone än så länge.

Rättigheter garanterar inte goda resultat

Efter denna mikroskopiska inledning kring några av de idéhistoriska argumenten om 
samvetsfrihet, kommer jag nu att närma mig diskussionen om hur yttrandefrihet och 
samvetsfrihet hör ihop. Dessa båda principer och rättigheter hör mer ihop än vad vi 
kanske i förstone anar. Yttrandefrihetens värde består ju i att vi får yttra sådant som 
vi är övertygade om och somliga av våra övertygelser är så starka att de blir en del av 
vår identitet, av vår inre daimon. Betydelsen av sådana övertygelser blir ofta synlig för 
oss när de stöter på motstånd, det vill säga när vi förbjuds att yttra eller efterleva dem, 
såsom sker med förföljda religiösa och politiska minoriteter. Men det kan också för-
hålla sig tvärtom: att omgivningens gränsdragning för vissa övertygelsers handlingar 
och yttranden behöver upprätthållas för att skydda andras frihet och utrymme – och 
dessutom bidra till att kanske korrigera övertygelser som baseras på en felaktig veten-
skaplig uppfattning om världen eller på hatisk propaganda. 

Två av de mest extrema exemplen av det senare slaget är Joseph Goebbels propa-
ganda i Tredje riket och radiostationen RTLM:s hatkampanj mot tutsierna i Rwanda 
som ledde till folkmordet 1994 där en miljon tutsier mördades och över två miljoner 
flydde. Både motståndarna mot naziregimen och de som följde partiet kunde bäras av 
övertygelser som ledde till olika slutsatser. Att ha ett samvete betyder därför inte att 
vara skyddad från onda handlingar. Snarare kan övertygelser både förstärka och för-
hindra våld, beroende på situationen. I Nürnbergrättegångarna 1945 dömdes bland 
andra Der Stürmers chefredaktör Julius Streicher för att ha hetsat och bedrivit pro-
paganda som hade påverkat människors övertygelser och fått dem att begå bestialiska 
handlingar. I anklagelseakten mot Streicher framkommer vilken vikt man lade vid de 
ord han hade yttrat och publicerat: 



87susanne wigorts yngvesson

Utan Streicher och hans propaganda skulle Kaltenbrunner, Himmler, general Stroop och 
alla andra inte ha haft någon som verkställde deras order. I sin omfattning är Streichers brott 
förmodligen större och mer långtgående än någon annan anklagads.3

Det framkom inte i rättegången mot Streicher om han hade dåligt samvete för sina 
handlingar, men han vittnar själv om att han även efter kriget var övertygad om sin 
uppfattning och inte ville ta ansvar för hur hans ord hade använts för att legitimera 
grova övergrepp mot judar och andra utpekade grupper. Han menade sig ha sagt san-
ningen och hävdade den fortsatta rätten att vara en övertygad judehatare.4 När tryck- 
och yttrandefrihet infördes i Rwanda kom regimen att ”utnyttja den [av den demokra-
tiserade delen av världen] påtvingade friheten på ett sätt som utomstående inte hade 
kunnat ana”. Tutsierna beskrevs hetsigt i den ledande och regimtrogna radiokanalen 
RTLM som kackerlackor.5

Med dessa exempel visas att samvets- och yttrandefrihet per se inte garanterar att 
människor inte begår extremt våldsamma handlingar och uttrycker hat mot andra. Å 
andra sidan finns det ju också, parallellt med att detta sker, några som av samvetsskäl 
håller stånd mot förföljelse och förtryck. De som protesterar, bryter mot (den onda) 
lagen och agerar efter en övertygelse där de riskerar sitt eget liv. Samvetet och yttran-
dets funktion garanterar inte goda resultat, men utan samvets- och yttrandefrihet är 
möjligheten ännu mindre att enskilda ska kunna åberopa principer som är höjda över 
varje enskilt sammanhang och samtidigt angår varje enskild person. Samvetet kan ock-
så påbjuda oss att yttra saker som är olagliga, men som individen bedömer måste sä-
gas. Sådana människor kallar vi visselblåsare och ofta tillskrivs de hjältestatus: De som 
vågar säga ifrån när lagen eller kollektiva praktiker bryter mot en viss uppfattning om 
rättvisa eller värdighet. 

Samvetsfrihet som förutsättning för yttrandefrihet

Utan ett inre rike av samvetsprövning och argumentation skulle yttrandefriheten bli 
konturlös. För vad skulle den vara värd utan genuina övertygelser? Det skulle bara bli 
pladder och munväder utan substans. Oavsett hur vi svarar på frågan om människan 
har ett samvete eller inte i filosofisk eller teologisk bemärkelse, så finns det ett anspråk 
i exempelvis FN:s allmänna förklaring om de mänskliga rättigheterna om att yttran-
defriheten hänger samman med samvetsfriheten – eller övertygelsefriheten som den 
också kallas. I deklarationen föregår tanke-, samvets- och religionsfrihet artikeln om 
åsikts- och yttrandefrihet. 

	 3	 Citerat i Niclas Sennerteg, Ord som dödar. Om folkmord och propaganda. Stockholm 2010, s. 30.
	 4	 Ibid., s. 70.
	 5	 Ibid., s. 103, 105.



88 kvhaa Konferenser 98

Artikel 18: Var och en har rätt till tankefrihet, samvetsfrihet och religionsfrihet. Denna rätt 
innefattar frihet att byta religion och trosuppfattning och att, ensam eller i gemenskap med 
andra, offentligen eller enskilt, utöva sin religion eller trosuppfattning genom undervisning, 
andaktsutövning, gudstjänst och religiösa sedvänjor.

Artikel 19: Var och en har rätt till åsiktsfrihet och yttrandefrihet. Denna rätt innefattar frihet 
att utan ingripande hysa åsikter samt söka, ta emot och sprida information och idéer med 
hjälp av alla uttrycksmedel och oberoende av gränser.

Det finns en logik i den ordningen som till exempel J. S. Mill redan 1859 hade iakttagit 
då han förklarade samvetsfriheten som en förutsättning för yttrandefriheten. När Mill 
argumenterar för samvetet som förutsättning för yttrandefriheten, gör han en distink-
tion mellan forum internum och forum externum, samtidigt som han förklarar dem 
ömsesidigt beroende av varandra:

[Den] mänskliga frihetens rätta område … omfattar för det första samvetets inre rike; det 
kräver samvetsfrihet i ordets mest omfattande mening, frihet att tänka och känna, absolut 
frihet att hysa vilka åsikter och inta vilken ståndpunkt som helst i alla praktiska eller teo-
retiska, vetenskapliga, moraliska eller teologiska frågor. Yttrandefriheten och tryckfriheten 
kan tyckas falla under en annan princip, då de tillhör den del av individens handlingsliv som 
berör andra människor. Men då de är nästan lika betydelsefulla som själva tankefriheten och 
i stor utsträckning bygga på samma grunder, är de i praktiken oskiljaktiga från denna.6

Samvets- och tankefrihet är den första principen som sedan kan följas av frihetens 
övriga områden, såsom yttrande- och tryckfrihet, demonstrations- och informations-
frihet. I samvetets inre rike är alla tankar och känslor absoluta rättigheter, men när de 
omsätts i handling behöver de regleras, eftersom det ”berör andra människor”. Mill 
sekulariserar förvisso samvetsfriheten från metafysiken, men behåller den ”mystika” 
funktionen som beskriver människans behov och kapacitet att värna och utveckla ett 
inre rike. I praktiken går rörelsen mellan det inre och det yttre riket fram och tillbaka 
i en pågående process. Samvetet präglas ju också av det yttre som människan möter i 
relationer, diskussioner, kunskap och erfarenhet. En person som inte är beredd att om-
pröva sina övertygelser kan beskrivas som rigid eller fundamentalistisk, men en person 
som ständigt är redo att byta en åsikt mot en annan kallas för inställsam, karaktärslös 
och en vindflöjel. Vi beundrar en visselblåsare, men föraktar en angivare. Bakom dessa 
avvägningar finns komplexa sammanhang som speglar kulturer, värderingar och ideal 
vilka utgår från majoriteters föreställningar om hur saker och ting ”ska” och ”bör” 
vara. Hur vi värderar yttrandefriheten är i praktiken knutet till om vi gillar eller ogillar 
de åsikter som yttras och om vi menar att ett yttrande begränsar andras friheter på 
ett oproportionerligt sätt. När det sistnämnda sker, inför vi lagar för samhällskrop-
pens självcensur och förbjuder sådana yttranden som innebär till exempel hets mot 

	 6	 John Stuart Mill, Om friheten. Övers. Alf Ahlberg. Stockholm 1984, s. 20.



89susanne wigorts yngvesson

folkgrupp. Detta hindrar dock inte individen från att fortsätta hysa förbjudna åsikter 
i sitt ”inre rike”.

Mill har ett av de mer kända argumenten för yttrandefrihet, men hans koppling till 
samvetsfriheten omnämns sällan. Det är dock tydligt att dessa korresponderar i hans 
teori där samvetsfriheten är individens egen prövning av sina övertygelser och yttran-
defriheten är det kollektiva sökandet efter sanning: ”Även om någon åsikt tvingas till 
tystnad kan den, såvitt vi vet, vara riktig. Att bestrida detta skulle vara att tillmäta oss 
själva ofelbarhet.”7 Att offentligt få ventilera sina åsikter gagnar i sin tur den allmänna 
välfärden, enligt Mill, eftersom det är i det offentliga som åsikter kan prövas mot det 
gemensamma intresset av att söka sanningen. Att använda och utveckla förmågan att 
söka sanningen gör människan lycklig i aristotelisk bemärkelse (eudaimonia), både på 
ett individuellt plan och för det allmännas bästa. Yttrandefrihet, som i dag värnas som 
en av de viktigaste politiska rättigheterna i stora delar av ”västvärlden”,8 är för Mill inte 
ett självändamål. Det är yttrandefrihetens konsekvens som är målet, nämligen att söka 
sanningen och erhålla lyckan.9

Mills tankefigur är besläktad med samvets- och yttrandefrihet såsom de formuleras 
i FN:s allmänna förklaring. När den skulle utformas 1946–1948, blev konflikten om 
olika människo- och samhällssyner tydlig när det handlade om artikel 18 (se s. 88), 
särskilt vad gäller förståelsen av religionsfrihet, men även i fråga om samvetsfriheten 
eftersom just den frågan avspeglade uppfattningar om andra politiska friheters och 
rättigheters status. Denna konflikt levde vidare. Under kalla krigets dagar betonade de 
kommunistiska staterna att de individuella politiska rättigheterna bör underordnas de 
kollektiva i ”solidarisk medvetenhet”.10 Mot den sortens argument hävdade exempelvis 
jesuiten John Courtney Murray, i Mills anda, att ”… det spelar ingen roll om samvetet 
har rätt eller fel. Det ligger inte inom ramen för samhällets eller statens kompetens 
att avgöra huruvida samvetet har rätt eller fel.”11 Till samvetsfriheten hör alltså, enligt 

	 7	 Ibid., s. 59.
	 8	 Detta är ett påstående som ofta brukar beskrivas som en betydande faktor för att utveckla 

demokratier. Vissa av de länder som räknas till ”väst” har dock fallit i rangordningen i de 
årliga mätningarna av pressfrihet i världen, enligt Reportrar utan gränser. I de skandinaviska 
länderna är pressfriheten fortsatt starkast, med Norge och Sverige i toppen, medan den i USA 
och Storbritannien har fallit från plats 41 till 43 respektive plats 38 till 40. I Polen föll press-
friheten 29 platser mellan 2015 och 2016. Europeiska och nordamerikanska länder ligger dock 
generellt sett över resten av världen enligt Reportrar utan gränsers årliga mätningar. Reportrar 
utan gränser, 2017 https://dl.dropboxusercontent.com/u/653220/pfi17/rsfse_-_pfi2017-
komplett-EMBARGO.pdf (hämtat 2017-04-28). 

	 9	 Ulf Petäjä, Varför yttrandefrihet? Om rättfärdigandet av yttrandefrihet med utgångspunkt från 
fem centrala argument i den demokratiska idétraditionen. Växjö 2006, s. 44.

	10	 Citerat och återgivet i Susanne Wigorts Yngvesson, Frihet till samvete. Stockholm 2016, s. 123f.
	11	 John C. Murray, Religious liberty: Catholic struggles with pluralism. Louisville, KY 1993, s. 148. 

Min översättning.



90 kvhaa Konferenser 98

dessa liberala förespråkare, ett erkännande av en sfär av mänsklig värdighet utanför 
det politiska och juridiska reglerandekomplexet. En frihetlig sfär av ett inre rum som 
synliggörs i det yttre rummet i samspelet mellan tanke- och samvetsfrihet, religionsfri-
het och yttrandefrihet.

Skydd mot det totalitära

Konjunktionen ”och” i rubriken för denna artikel ”Hur hör samvetsfrihet och yttran-
defrihet ihop?”, leder kanske tankarna till att det är självklart att de hör samman. Men 
det är inte självklart. Ett och förutsätter att begreppen tillhör samma kategori, vilket de 
gör i bemärkelsen att de hör till en diskurs av mänskliga rättigheter, men vilket de inte 
självklart gör i filosofisk mening där just samvetsfrihet blir en fråga om människosyn. 
Även om vi erkänner nödvändigheten av och som samhörighet, kan ordningen mellan 
begreppen dirigeras av kulturella och politiska intressen. Företeelser som självcensur 
är ett exempel på när omgivningens förväntan eller min egen försiktighet hindrar mig 
från att yttra något, även om lagen tillåter det och min egen moral påbjuder det. Vi 
har rättigheter, även om vi inte alltid använder dem. Samtidigt träder åberopandet av 
rättigheterna i funktion när vi inte har tillgång till dem. Enligt en så kallad rättighets-
paradox12 är det först när vi inte har rättigheterna som vi behöver dem. 

En människa som inte har ett samvete beskrivs som samvetslös eller som en psy-
kopat. Att avstå från att yttra vissa saker, trots att man har en övertygelse, kan därför 
betyda att man tar ansvar för sig själv och andra. Det är en avvägning som görs mellan 
att avstå yttranden på grund av feghet eller strategiska intressen alternativt att avstå på 
grund av omsorg om andra. Samvetet är alltså något som vi i generell bemärkelse kan 
beskriva som ett friskhetstecken, frånsett den form av samvete som gör människan så 
skuldtyngd att hon förlorar tron på sig själv och andra. Både psykopaten och självför-
nekaren lider av ett slags hybris, medan däremot samvetets konstruktiva funktion är 
att människan utvecklar sin daimon, sin inre röst. 

Det är av detta skäl som samvetsfriheten hör samman med yttrandefriheten; den 
ger människan möjlighet att utveckla sin potential att fatta moraliska beslut. Det är då 
återigen inte slutsatserna av de moraliska övervägandena som skyddas, utan förmågan 
att forma dem. Oavsett om vi menar att människan har ett samvete eller inte i bemär-
kelsen avbildhet av Gud, så kan funktionen och förmågan ändå erkännas. Och det är 
ingen oviktig sak. Att samvetsfriheten erkänns som oskiljaktig från yttrandefriheten, 
som Mill hävdade, gör att lagen eller den politiska makten aldrig kan bli helt och hål-
let totalitär – det finns ett inre rum som bara är mitt. Till och med Winston i George 
Orwells roman 1984 hittar ett inre rike som är oåtkomligt för tankepolisen – eller han 
tror åtminstone att han har gjort det – vilket ger hans liv mening. 

	12	 Begreppet används bland annat av Jack Donnelly i Universal human rights in theory and  
practice. Ithaca, NY 1989.



91susanne wigorts yngvesson

Samvetsfriheten är svårdefinierad, men är likväl en förmåga som kulturer erkänner 
som en mänsklig förmåga. Det är en förmåga som kan bli ett moraliskt imperativ. I 
vissa FN-konventioner talar man till och med om ett världssamvete. En kort reflek-
tion kring samvets- och yttrandefrihetens roll i dag är också att det inre rum som ska 
värnas hotas i en samtid där teknologiska förutsättningar för övervakning, kommer-
siella profilerade budskap, digitala spår och rörelsemönster expanderar till en aldrig 
tidigare skådad informationslagring. Dessa förutsättningar ställer alla politiska rät-
tigheter, inklusive samvets- och yttrandefriheten, i ett annat ljus. För även om vi har 
rättigheterna i en abstrakt politisk mening, är det tveksamt i vilken mån vårt inre rum 
verkligen kan skyddas.

När det skaver i vårt inre rike kan det vara en uppmaning att agera. Förmåga till 
samvete är en påminnelse om att lagen, rätten, demokratin, religioner, vetenskaper 
och kulturer aldrig är det enda. Samvetet är det som finns utöver – det som Montaigne 
skulle beskriva som det ”mystiska” och det som Jacques Derrida möjligen skulle placera 
nära området för det han kallar för lagens kraft och rättvisan bortom rätten. Derrida 
gör en åtskillnad mellan rätten och rättvisan och mellan lagen och sanningen. Lagens 
kraft markerar oåtkomligheten av lagens ursprung och motiv: ”Man lyder dem inte 
därför att de är lagar, utan därför att de har auktoritet … Lagarnas auktoritet ligger 
endast i den tilltro man har till dem. Man tror på dem, och det är deras enda grund.”13 

En liknande mystisk relation har samvetet gentemot yttrandefriheten (och andra 
politiska rättigheter). Det är det kitt i samhällskontraktet som ger individen det an-
svar som behövs för att samhällskontraktet ska kunna bestå. Denna förståelse av sam-
vetsfrihet visar att det inte är någon sidoverksamhet att ägna sig åt på lediga stun-
der. Tvärtom, samvetsfrihet är den kapacitet som människan har och utan vilken hon 
skulle vara mindre mänsklig. Vilket utrymme vars och ens samvete sedan får i forum 
externum är delvis en annan sak, eftersom vi inte alltid drar samma slutsatser av våra 
övertygelser. Men vårt samvete kan ju också mana oss att avstå från vissa handlingar 
eller yttranden till förmån för andra och påminna oss om våra skyldigheter snarare än 
om våra rättigheter.

I den här artikeln har några aspekter av relationen mellan samvets- och yttrandefrihet 
beskrivits. Att de hör ihop i en rättighetsdiskurs är tydligt och jag finner att Mills ar-
gument om att samvetsfriheten föregår yttrandefriheten är relevant. Men det är inte en 
enkelriktad rörelse. Samvetet är, menar jag, inte färdigförpackat från en viss dag i livet, 
utan är en funktion som människor har att utveckla i sitt tänkande och i sin moraliska 
förmåga – i relation till andra. Samvetet eller yttrandet är i sig självt inte gott eller ont, 
önskvärt eller förkastligt. Övertygelser och yttranden driver ju bevisligen människor 
att begå de mest fasansfulla handlingar mot varandra. Men utan dessa skyddsvärda 

	13	 Jacques Derrida, Lagens kraft. Övers. Fredrika Spindler. Eslöv 2005, s. 18.



92 kvhaa Konferenser 98

friheter och förmågor skulle människorna inte heller göra motstånd mot förtryck och 
våld. I vår del av världen nämns samvetsfrihet ganska sällan som en betydelsefull rät-
tighet – medan yttrandefrihet nämns mer än andra rättigheter – och det menar jag är 
ett misstag, av skäl som jag har redogjort för ovan. Även om vi i allmänt tal uppfattar 
samvetsfrihet och yttrandefrihet som åtskilda från varandra så är de lika djupt inte-
grerade som ett tvillingpar. Lika och olika. Inte som enäggstvillingar, men som två 
syskon som har vuxit i samma livmoder och som förlöses tillsammans: Samvetet först 
och Yttrandet tätt efter.

Referenser
Augustinus (1990), Bekännelser. Övers. Bengt Ellenberger. Skellefteå.
Derrida, Jacques (2005), Lagens kraft. Övers. Fredrika Spindler. Eslöv.
Donnelly, Jack (1989), Universal human rights in theory and practice. Ithaca, NY.
Luther, Martin Stora Galaterbrevskommentaren. Övers. Martin Lindström. http://

logosmappen.net/uppbyggelse/luther/sgal/gal2/gal2_13.htm (hämtad 2017-
04-28).

Mill, John Stuart (1984 [1859]), Om friheten. Övers. Alf Ahlberg. Stockholm.
Murray, John C. (1993), Religious liberty: Catholic struggles with pluralism. Louisville, 

KY.
Petäjä, Ulf (2006), Varför yttrandefrihet? Om rättfärdigandet av yttrandefrihet med 

utgångspunkt från fem centrala argument i den demokratiska idétraditionen. 
Växjö.

Reportrar utan gränser (2017), https://dl.dropboxusercontent.com/u/653220/pfi17/
rsfse-pfi2017-komplett-EMBARGO.pdf (hämtat 2017-04-28). 

Sennerteg, Niclas (2010), Ord som dödar. Om folkmord och propaganda. Stockholm.
Wigorts Yngvesson, Susanne (2016), Frihet till samvete. Stockholm.



Yttrandefriheten och dess gränsdragningar
Hans Ingvar Roth

Var och en har rätt till åsiktsfrihet och yttrandefrihet. Denna rätt innefattar frihet att utan 
ingripande hysa åsikter samt söka, ta emot och sprida information och idéer med hjälp av alla 
uttrycksmedel och oberoende av gränser.

Så lyder artikel 19 i FN:s allmänna förklaring om de mänskliga rättigheterna (UDHR) 
från 1948. Rätten till yttrandefrihet placeras ofta i kontexten mänskliga rättigheter 
både juridiskt och moraliskt. Särskilt har begreppet politisk frihet varit en konstant 
i yttrandefrihetens historia – speciellt efter den amerikanska Virginia-deklarationen 
1776 som betonar att pressfriheten aldrig får begränsas av despotiska regeringar. 

Rätten till yttrandefrihet är en speciell mänsklig rättighet av flera skäl. Rättigheten 
är nämligen förknippad med uppenbara värden samtidigt som den är behäftad med 
bestämda begränsningar. Hur denna avvägning ska förstås kommer att bli ett tema i 
denna framställning. Jag kommer också att uppehålla mig vid frågan hur tolkningen 
av själva FN-deklarationen om de mänskliga rättigheterna kan påverka vår förståelse 
av yttrandefrihetens praktik och gränsdragningar.

Yttrandefriheten – några frapperande kännetecken

Ofta brukar de mänskliga rättigheterna ses som oundgängliga delar av en helhet. 
Denna helhet har i litteraturen (och i politiken) beskrivits på olika sätt. Ett vanligt 
sätt är att säga att rättigheterna syftar till att värna om människans liv och mänskliga 
värdighet.1 Efter FN:s möte i Wien 1993 spred sig också språkbruket att de mänskliga 
rättigheterna är ”interdependenta”, ömsesidigt förstärkande och odelbara. 

Yttrandefriheten är dessutom en rättighet som är helt nödvändig för att flera andra 
mänskliga rättigheter ska kunna förverkligas – exempelvis religionsfrihet, politisk fri-

	 1	 Hans Ingvar Roth, Vad är mänskliga rättigheter? Stockholm 2007.



94 kvhaa Konferenser 98

het, vetenskaplig och konstnärlig frihet. Religiösa aktiviteter inbegriper ofta predikan 
och mission medan politisk frihet förutsätter möjligheten att sprida politiska budskap 
och föra en dialog om dessa budskap. Konstnärlig och vetenskaplig frihet innebär å sin 
sida ett fritt, öppet meningsutbyte och ett idogt sanningssökande. Att yttrandefrihe-
ten är säkerställd kan även ses som ett värn mot korruption och misshushållning av 
resurser, vilket är relevant ur ett mänskligt rättighetsperspektiv.2

Yttrandefriheten är också en rättighet som berör fler människor än en själv, till skill-
nad från rättigheter som är ”individualistiska” i bemärkelsen att de gäller värnandet av 
ett centralt värde just för den enskilda individen – exempelvis förverkligandet av nå-
got grundläggande behov och centralt intresse, såsom behovet av föda och hälsovård.

Den är vidare en frihet eller rättighet som kan komma till uttryck på flera sätt. Där
igenom har utövarna av friheten också ett moraliskt ansvar för hur rättigheten används 
i det dagliga livet. Av denna anledning kan vi tala om en etik för yttrandefriheten, ett 
tema som vi kommer att beröra senare. 

En speciell särskild problematik (som rättigheten delar med flera andra rättigheter) 
är att det kan råda stora ojämlikheter när det gäller praktiserandet av yttrandefriheten. 
Beroende på vilka nätverk, institutionella sammanhang och övriga resurser som finns 
har olika människor skilda möjligheter att utöva rättigheten ifråga. En person som 
står i en maktställning i förhållande till andra har således helt andra möjligheter att 
argumentera och nå ut med sitt budskap i det offentliga rummet. Vilka utbildnings-
mässiga och materiella tillgångar som en person har påverkar på flera sätt möjligheten 
att praktisera rättigheten. Att rättigheten förverkligas lika för alla människor är med 
andra ord ett ideal som ofta är långt ifrån verkligheten.3

Yttrandefriheten betraktas ofta som en rättighet vilken inte är absolut. Det är såle-
des inte någon mänsklig rättighet att få yttra vad som helst, var som helst och när som 
helst. Det finns följaktligen moraliska gränsdragningar kring yttrandefriheten som 
även har kodifierats i de flesta rättssystem runt om i världen, på mer eller mindre rim-
liga sätt. I detta avseende skiljer sig rättigheten från absoluta rättigheter, såsom rätten 
att inte bli torterad eller utsättas för slaveri, vilka också är internationell sedvanerätt. 

Vissa rättigheter, även om de alltid har haft och har en stor betydelse, kan komma 
att stegras i betydelse givet samhällsutvecklingen. Informationsteknologin och globa-
liseringen i skilda bemärkelser har gjort att yttrandefriheten fått en allt större politisk 
och kulturell betydelse och nya tillämpningsområden.4 Den nya informationstekno-

	 2	 Nigel Warburton, Free speech. Oxford 2009; Amartya Sen, Development as freedom, Oxford 
1999.

	 3	 Roth (2007).
	 4	 Henrik Syse, Det vi sier til hverandre – Om tanke, tale och toleranse. Oslo 2015; Thomas von 

Vegesack, ”Yttrandefriheten”, i: Göran Gunner & Elena Namli (red.), Allas värde och lika rätt. 
Perspektiv på mänskliga rättigheter. Lund 2005.



95hans ingvar roth

login har också öppnat för en stegrad kommunikation mellan allt fler aktörer som 
använder sig av denna teknologi. Den har även till viss del skapat större möjligheter 
för enskilda individer och grupper att föra ut sina budskap. Samtidigt som den nya 
informationsteknologin har inneburit förbättrade möjligheter att sprida information 
och utbyta åsikter har den även inneburit ökade problem och risker. Genom att flera 
aktörer kan uppträda mer eller mindre anonymt på internet kan de inte heller på nå-
got enkelt sätt ställas till svars för så kallat hatspråk, förtal, kränkningar eller missvis-
ande information.

FN-förklaringens begränsningsklausul

Yttrandefriheten har genom historien förknippats med vissa uppenbara moraliska 
värden. I den filosofiska litteraturen brukar yttrandefriheten betraktas som en för-
utsättning för bland annat demokrati och politisk frihet, kreativ idéutveckling och 
individuell autonomi. I samband med det sistnämnda värdet individuell autonomi 
kan man även tala om en grundläggande respekt för den enskilda individens värdighet 
och självständighet oavsett vilka effekter detta har.5 Att respektera yttrandefriheten ger 
således uttryck för att respektera människans värdighet, något som rättigheten delar 
med övriga mänskliga rättigheter (om nu respekten för mänsklig värdighet ses som det 
gemensamma fundamentet för de mänskliga rättigheterna). 

I likhet med flera andra mänskliga friheter kan dock yttrandefriheten, som sagt, 
inte vara absolut. I en del fall finns juridiska och moraliska begränsningar av särskilda 
påståenden, såsom kränkande uttryck, hatspråk, krigspropaganda och förtal, medan 
det i andra fall kan finnas begränsningar att säga något överhuvudtaget – exempelvis 
under teater- och operaföreställningar. Platsen, tiden och sättet att säga något på kan 
alltså utgöra begränsningar för yttrandefriheten, oavsett vad det är som sägs. Olika 
länder skiljer sig även åt när det gäller yttrandefrihetens räckvidd. USA är ett land 
som har en ytterst vidsträckt yttrandefrihet i jämförelse med flera europeiska länder. 
Vissa tydliga begränsningar finns dock även i USA. Yttrandefriheten får till exempel 
inte användas för uppmaning till våld och bedrägeri eller att sprida barnpornografi.6 

Mot bakgrund av ett mänskligt rättighetsperspektiv, och mer specifikt utifrån FN:s 
förklaring om de mänskliga rättigheterna, kan frågan ställas om vilken räckvidd ytt-
randefriheten bör eller ska ha – och vilka skäl som kan anföras som rimliga för att 
begränsa den. 

Den mest uppenbara begränsningen är att yttrandefriheten inte får missbrukas för 
att undergräva andra fundamentala rättigheter. Vissa av argumenten som vanligtvis 
brukar anföras för rätten till yttrandefrihet – exempelvis befrämjandet av kreativ idé-

	 5	 Leif Wenar, ”The value of rights”, i: M. O’Rourke (red.), Law and social justice. Boston 2005.
	 6	 Kent Greenfield, ”The limits of free speech”, The Atlantic, 13 mars 2015.



96 kvhaa Konferenser 98

utveckling – kan till en viss del utgöra en grund för yttrandefrihetens gränsdragningar. 
De präglas emellertid av en ”öppenhet” när det gäller möjliga tolkningar, vilket kan 
göra att gränsdragningarna blir svåra att dra i praktiken. Vi kan inte med säkerhet säga 
vad som går i linje med en kreativ idéutveckling eller inte. Även om hatspråk, diskrimi-
nerande uttryck eller krigspropaganda av de flesta inte anses förverkliga individuell au-
tonomi, politisk frihet eller kreativitet förklarar inte dessa skäl vari det specifikt orätta 
består i samband med exempelvis hatspråk. Här träder i stället hänvisningar till andra 
mänskliga rättigheter in, såsom rätten till liv och fysisk säkerhet.

På ett sätt som liknar rätten till religionsfrihet brukar ”yttrandefriheten” delas upp 
i två delar – rätten till åsikter och rätten att ge uttryck för dessa åsikter i privata och 
offentliga sammanhang. Medan rätten att hysa åsikter och övertygelser är absolut är 
däremot rätten att manifestera dem inte absolut. Artikel 18 – religionsfrihetsartikeln 
i UDHR – refererar också till möjligheten att ha och kunna ändra trosövertygelser 
(vilket är en absolut rättighet) samt möjligheten att kunna manifestera dessa genom 
en specifik religiös praxis (vilket inte är någon absolut rättighet).

FN-förklaringen om de mänskliga rättigheterna refererar till utövandet av rättighe-
terna i den generella begränsningsartikeln, artikel 29:2. I artikel 19 uttrycks det också 
en rätt att få sprida information och idéer (mina kursiveringar). Vid utövandet av 
rättigheterna och friheterna får alltså en person utifrån artikel 29 endast underkastas 
sådana begränsningar som har fastställts i lag och enbart i syfte att trygga tillbörlig 
hänsyn till andras friheter och rättigheter samt tillgodose ett demokratiskt samhälles 
berättigade krav på moral, allmän ordning och allmän välfärd. 

Egentligen är det bara begränsningen – hänsyn till rättigheter och friheter hos and
ra – som är tydligt motiverad från ett mänskligt rättighetsperspektiv. Genom att peka 
på yttrandefrihetens relationer till andra mänskliga rättigheter – och att praktiseran-
det av rättigheten inte får hota andras möjligheter att praktisera rättigheten – sätts 
rimliga gränser för utövandet av friheten. Moral, allmän ordning och allmän välfärd 
är däremot vaga begrepp som också kringgärdar de mänskliga rättigheterna med en 
konsekvensetisk ram. Att hänvisa till att rättigheterna måste ta hänsyn till den all-
männa välfärden undergräver deras distinkta roll i förhållande till konsekvensetiska 
resonemang. Mänskliga rättigheter tolkas nämligen ofta som restriktioner för exem-
pelvis nyttomaximering. Vissa handlingar får inte utföras, trots att de eventuellt kan 
ha vissa goda konsekvenser.

Syftet med artikel 29 var att lägga bevisbördan på dem som vill begränsa utövandet 
av rättigheterna och friheterna i dokumentet; därav dess placering i slutet av UDHR. 
Förutom dessa generella restriktioner finns det begränsningar i artikel 22 såtillvida 
att social trygghet ska tillhandahållas mot bakgrund av en stats organisation och re-
sursnivå. Den kinesiske FN-delegaten, filosofen och diplomaten Peng Chun Chang 
(1892–1957), som var en av FN-deklarationens huvudförfattare, var angelägen om att 



97hans ingvar roth

begränsningarna av de mänskliga rättigheterna skulle placeras i slutet av FN-deklara-
tionen efter det att alla rättigheterna hade räknats upp (liksom de plikter som männi-
skor ska vara ålagda att uppfylla gentemot sina medmänniskor och samhället i stort). 
Detta upplägg var enligt Chang mer logiskt och satte även rättigheterna i skarpare 
relief i dokumentet.7

Andra kända rättighetsdokument, som FN-konventionerna från 1966 och Euro-
pakonventionen från 1950, skiljer sig från UDHR i några speciella avseenden när det 
gäller restriktioner av rättigheter.8 I konventionen för civila och politiska rättigheter 
(ICCPR) och i Europakonventionen finns också restriktioner av rättigheter utifrån 
nationell säkerhet och allmän hälsa eller folkhälsan. I ICCPR finns dessutom i arti-
kel 4 ett ställningstagande om att ”upphäva” vissa rättigheter i ett nationellt krisläge, 
vilket även finns i Europakonventionens artikel 15. I UDHR kan eventuellt artikel 30 
tolkas i en sådan riktning i ett nationellt krisläge då alla friheter/rättigheter är hotade. 
Däremot finns inte något explicit uttalande om ett upphävande (”derogation”) av rät-
tigheterna i exempelvis nationella krislägen i UDHR. 

1966 års FN-konventioner skiljer sig också från UDHR genom att varje artikel har 
sina specifika begränsningar. Artikel 19 i ICCPR (rätten till yttrandefrihet) säger ex-
empelvis att ingen får utsättas för ingripande för sina åsikters skull och att man ska 
respektera andra människors rättigheter och anseende, skydda den nationella säkerhe-
ten, den allmänna ordningen, folkhälsan och sedligheten (min kursivering). Begrep-
pet anseende kan då sägas vara en specifik restriktion just när det gäller yttrandefrihe-
ten. Europakonventionen har även i artikel 10 restriktionen att yttrandefriheten inte 
får användas för att avslöja information som har getts i förtroende, vilket kan ses som 
en specifik restriktion för yttrandefriheten.

FN-förklaringens olika adressater

Vilka aktörer riktar sig då FN förklaringen speciellt till när det gäller moraliska skyldig-
heter? En central adressat för FN-förklaringen är stater. Rättigheterna i förklaringen 
har således till syfte att skydda medborgarna gentemot maktmissbruk från staternas 
sida. Detta kommer särskilt till uttryck i de så kallade immunitetsrättigheterna (artik-
larna 3–5) som inbegriper rätten till liv och lem samt rättigheter som berör rättsstatens 
förverkligande (artiklarna 6–11). Deklarationen ålägger också stater att förverkliga 
positiva rättigheter, såsom sociala/ekonomiska och kulturella rättigheter (artiklarna 
22–27). Det är intressant att notera att UDHR kan tolkas som ett dokument med flera 

	 7	 Hans Ingvar Roth, När Konfucius kom till FN – Om Peng Chun Chang och FN:s förklaring om 
de mänskliga rättigheterna. Stockholm 2016.

	 8	 Gudmundur Alfredsson & Asbjörn Eide (red.), Universal declarations of human rights. Haag 
1999.



98 kvhaa Konferenser 98

adressater än bara stater. Eftersom det inte är fråga om en bindande konventionstext 
kan UDHR också betraktas som en moralisk inspirationskälla för en rad aktörer i 
världssamfundet: stater, grupper, organisationer och enskilda individer. UDHR står 
således som en modell för ett efterkommande konventions- och deklarationsarbete 
samt nationella konstitutioner och lagstiftningar i flera länder.

Flera av FN-förklaringens författare, som Eleanor Roosevelt och Peng Chun 
Chang, betonade att det var viktigt att särskilt uppmärksamma de enskilda individer-
nas roll i förverkligandet av de mänskliga rättigheterna. Roosevelt menade att om inte 
de mänskliga rättigheterna kan förverkligas i små sociala sammanhang, som i familjen, 
grannskapet, föreningslivet och i skolan kommer vi inte att kunna förverkliga rättighe-
terna i de storpolitiska sammanhangen.9

Roosevelts medförfattare, Peng Chun Chang, menade vidare att UDHR kan ses 
som en skola i livskonst, vilken inte bara understryker de enskilda individernas rättig-
heter utan också deras plikter gentemot sina medmänniskor.10 Chang var drivande när 
det gällde innehållet och placeringen av artikel 29 i UDHR som betonade människors 
plikter gentemot varandra inom ramen för en samhällsgemenskap. Det primära syftet 
med dokumentet var just att humanisera människan (”humanization of man”) enligt 
Chang. Detta kunde ske genom att människor blir mer medvetna om sina moraliska 
skyldigheter gentemot varandra. 

Chang var dessutom angelägen om att den centrala artikeln 1 skulle innehålla ut-
tryck som ”samvete” (”conscience”), där ordet, enligt honom, stod för sympati med ens 
medmänniskor. Chang introducerade i sammanhanget det konfucianska begreppet 
ren som han initialt översatte med ”two-man-mindedness”. Chang var även angelägen 
om att artikel 1 skulle avslutas med uttrycket gemenskap (”brotherhood”). (Artikel 
1: ”Alla människor är födda fria och lika i värde och rättigheter. De har utrustats med 
förnuft och samvete och bör handla gentemot varandra i en anda av gemenskap.”) En 
annan artikel som Chang var starkt engagerad i var den så kallade utbildningsartikeln 
(artikel 26) i vilken det accentueras att utbildningen ska sträva efter att befrämja för-
ståelse, tolerans och vänskap mellan nationer och grupper. Artikel 12 i FN-förklaringen 
ålägger också aktörer i samhället att inte undergräva personers anseende eller heder, 
vilket har relevans för yttrandefrihetens gränser i det civila samhället. 

Det är således intressant att se att FN-förklaringen har tillskrivits en dubbel funk-
tion, nämligen att vara en blåkopia eller modell för en internationell rättsordning – 
och bilda underlag för en ”skola i livskonst”. Vi kan ställa oss frågan vad detta har för 
relevans för en ”etik för yttrandefriheten”.

	 9	 Eleanor Roosevelt, In your hands: A guide for community action on the 10th anniversary of the 
Universal Declaration of Human Rights. New York 1958; Michael Ignatieff, ”Human rights, 
global ethics, and the ordinary virtues”, Ethics and International Affairs, 2017:31, 1.

	10	 Roth (2016).



99hans ingvar roth

En etik för yttrandefriheten

Under senare år har diskussioner kring yttrandefrihetens gränser mer och mer gravite-
rat mot moraliska gränsdragningar i det civila samhället. Fokus har således skiftat från 
juridiska gränsdragningar, som skapas av statliga aktörer, till frågan vilka etiska nor-
mer/dygder som enskilda individer och grupper ska förverkliga i sin kommunikation 
med varandra.11 Utifrån detta perspektiv sätter lagar och förordningar vissa allmänna 
ramar kring yttrandefriheten. Ett illustrativt exempel är förbud mot hatspråk. Hur 
yttrandefriheten mer specifikt ska hanteras i vardagslivet är dock en fråga som i grun-
den är etisk till sin karaktär, där det primära ansvaret vilar på de enskilda aktörerna.

Olika verksamheter och kontexter ger vissa allmänna riktlinjer för vad som är re-
levant och passande att säga vid skilda tidpunkter. En politisk församling i ett demo-
kratiskt samhälle har delvis andra spelregler för kommunikation än styrelsesamman-
träden i företag, vetenskapliga seminarier eller olika fora för en religionsdialog. I det 
förstnämnda fallet har kanske deltagarna utvecklat en mer känsloladdad debattstil än i 
de övriga sammanhangen givet det övergripande syftet att övertala så många som möj-
ligt om ens politiska övertygelser. 

Vem som säger vad till vem är i detta sammanhang också viktigt att uppmärksamma. 
Maktrelationer påverkar vad som är lämpligt och inte lämpligt att säga i vissa samman-
hang. Om en aktör står i ett tydligt maktförhållande till en annan aktör blir det med 
andra ord mer känsligt vad som sägs och inte sägs. Medlemmarna i en religiös mino-
ritet i ett samhälle kan till exempel tolka en satirisk text om sin kyrka på ett helt annat 
sätt än medlemmarna av en majoritetsreligion som vid ett annat tillfälle också kan bli 
föremål för en satir. Det är vidare viktigt att uppmärksamma att olika människor kan 
ha skilda uppfattningar om vad som är ”legitim satir” och vad som är ett kränkande 
uttalande.12 Allt detta ställer krav på lyhördhet, inlevelse och språklig finess.

Oavsett i vilka kontexter och sociala relationer som kommunikationen äger rum 
går det att inringa några allmänna hållpunkter för en moraliskt konstruktiv kommu-
nikation. Den brittiske forskaren Timothy Garton Ash har till exempel lyft fram en 
”robust hövlighet” som ett övergripande ideal att följa när det gäller yttrandefrihetens 
etik.13 Balansgången som Ash vill förverkliga är att man inte låter sig slaviskt styras av 
en rädsla att väcka anstöt samtidigt som man bemöter sin meningsmotståndare med 
en grundläggande respekt och hövlighet i kommunikationen. 

	11	 Stephen L. Carter, Civility – Manners, morals, and the etiquette of democracy. New York 1999; 
Syse (2015); Ignatieff (2017); Timothy Garton Ash, Free speech: Ten principles for a connected 
world. New Haven 2017.

	12	 Syse (2015).
	13	 Ash (2017).



100 kvhaa Konferenser 98

Vissa frågeställningar som de religiösa och existentiella frågorna är också av en så-
dan allmängiltig betydelse att de måste kunna bli föremål för allsidiga, kritiska diskus-
sioner. En etik för yttrandefriheten är med andra ord särskilt motiverad i samband 
med dessa frågor genom frågornas både allmängiltiga och personliga betydelse. En 
öppen kritisk inställning bör således ha som sin följeslagare en lyhördhet och en vilja 
att ta det personliga på allvar.14 Anledningen till detta är att det som är mest allmän-
mänskligt och allmängiltigt, det vill säga ens livsåskådning eller religion, också kan 
vara det mest privata och centrala för ens personliga identitet. 

Referenser
Alfredsson, Gudmundur & Eide, Asbjörn (red.) (1999), Universal declarations of  

human rights. Haag.
Ash, Timothy Garton (2017), Free speech: Ten principles for a connected world. New 

Haven.
Carter, Stephen L. (1999), Civility – Manners, morals and the etiquette of democracy. 

New York.
Greenfield, Kent (2015), ”The Limits of Free Speech”, The Atlantic, 13 mars.
Ignatieff, Michael (2017), ”Human Rights, Global Ethics and the Ordinary Virtues”, 

Ethics and International Affairs, 31, 1.
Roosevelt, Eleanor (1958), In your hands: A guide for community action on the 10th 

anniversary of the Universal Declaration of Human Rights. New York.
Roth, Hans Ingvar (1999), The multicultural park – A study of values in school and  

society. Stockholm.
Roth, Hans Ingvar (2007), Vad är mänskliga rättigheter? Stockholm.
Roth, Hans Ingvar (2010), Mångfaldens gränser. Stockholm.
Roth, Hans Ingvar (2016), När Konfucius kom till FN – Om Peng Chun Chang och 

FN:s förklaring om de mänskliga rättigheterna. Stockholm.
Sen, Amartya (1999), Development as freedom. Oxford.
Syse, Henrik (2015), Det vi sier til hverandre – Om tanke, tale och toleranse. Oslo.
von Vegesack, Thomas (2005), ”Yttrandefriheten”, i: Göran Gunner & Elena Namli 

(red.) Allas värde och lika rätt, Perspektiv på mänskliga rättigheter. Lund.
Warburton, Nigel (2009), Free speech. Oxford.
Wenar, Leif (2005), ”The value of rights”, i: M. O’Rourke (red.) Law and social  

justice. Boston.

	14	 Hans Ingvar Roth, The multicultural park – A study of values in school and society. Stockholm 
1999.



Tryckfriheten i Europadomstolens praxis
Ove Bring

Inledning: ursprung och institutionalisering

Redan ”folkrättens fader”, holländaren Hugo Grotius, konstaterade i sin De Jure Belli 
ac Pacis Libri Tres (1625) att ”ingen förtjänar att straffas för sina tankar”. Grotius ut-
tolkade i sina tre böcker vad han såg som naturrättens förnuftsbaserade principer. Han 
menade att samhället och lagen existerade för att skydda naturliga rättigheter, inklusive 
individens privata rättigheter. Men den närmare frågan hur rättigheterna skulle imple-
menteras lämnades i oklarhet. Under följande sekel skulle upplysningsfilosofin utveckla 
ett mer holistiskt rättighetstänkande i opposition mot dogmatism och maktfullkomlig-
het från statens och kyrkans sida. Åsiktsfrihet, samvetsfrihet och yttrandefrihet sågs 
som nödvändiga ingredienser i ett öppet och dynamiskt samhällsliv. Dessa tankar om 
friheter, tolerans och rationalism spred sig som en löpeld och fick fäste i Europa och 
i den amerikanska statsbildningsprocessen. En kritik av inhemska förhållanden växte 
fram. Det har hävdats att Voltaires Traité sur la tolérance (1763) sannolikt är en av de få 
böcker som förändrat världen, eller åtminstone det andliga klimatet i västvärlden. Ett 
huvudbudskap har sammanfattats i sentensen: ”[ J]ag avskyr vad du säger, men skulle 
ge mitt liv för din rätt att säga det.” Det går inte att belägga att Voltaire har fällt dessa 
bevingade ord, men han skulle mycket väl kunna ha uttalat dem. Filosofen i Ferney var 
inte ensam som talesman för en öppen debatt eller fri litterär diskussion. Han hade säll-
skap av andra upplysningsmän som Montesquieu, Rousseau, Cesare Beccaria, Thomas 
Paine och – med ett särskilt fokus på yttrandefriheten – Peter Forsskål och Anders 
Chydenius. I samband med franska revolutionen framträdde kvinnor som Olympe de 
Gouges och Mary Wollstonecraft och kritiserade från ett feministiskt perspektiv den 
revolutionära enkelspårigheten. Något senare irriterade Benjamin Constant och Ger-
maine de Staël den politiska makten i form av Napoleon med sina frisinnade uttalanden 
och skriverier (se Stig Strömholms bidrag på s. 37 i denna volym).



102 kvhaa Konferenser 98

Överhuvudtaget har Europa, genom sin intellektuella historia, spelat en central roll 
när det gäller hävdandet av yttrandefrihetens princip. Men även Orienten har lämnat 
sina bidrag. Konfucianismen i Kina förordade öppen dialog med fursten, buddhis-
mens krav på ”rätt sinnelag” innefattade respekt för andras åsikter, och det muslimska 
mogulriket i Indien och dess kung Akbar proklamerade samhällets behov av det fria 
ordet (se Mohammad Fazlhashemis bidrag på s. 45 i denna volym).

Men det var i Europa som man efter andra världskrigets slut såg möjligheten till 
samstämmighet om en rättighetskatalog som bland annat innefattade yttrandefrihet. 
När Europarådet bildades 1949 angavs som en av den nya organisationens huvudupp-
gifter främjandet av mänskliga rättigheter (MR). I FN hade man 1948 antagit ”the 
Universal Declaration on Human Rights”, och i Europa kände man sig manad att vida-
reutveckla regionalt det som FN påbörjat universellt, att ta steget mot en juridiskt bin-
dande konvention. Värdegemenskapen i Västeuropa gjorde det möjligt att sikta på en 
institutionalisering av MR-frågan och etablera en internationell domstol med regional 
jurisdiktion. En expertkommitté tillsattes och fick i uppdrag att utarbeta en konven-
tionstext med ett europeiskt kontroll- och klagomålssystem. I november 1950 kunde 
man i Rom underteckna den europeiska konventionen ”angående skydd för de mänsk-
liga rättigheterna och grundläggande friheterna” (Europakonventionen). Konventio-
nen trädde i kraft tre år senare och med tiden skulle den nyskapade Europadomstolen 
i Strasbourg spela en central roll i bevakandet av mänskliga rättigheter i Europa.

Endast de stater som är medlemmar i Europarådet kan bli parter i konventionen. 
Europarådet är i princip öppet enbart för europeiska stater. De stater som endast delvis 
ligger i Europa – Turkiet och Ryssland – har ansetts som europeiska, och även Arme-
nien, Azerbajdzjan och Georgien har accepterats som europeiska stater.

Europakonventionen innehåller ett kluster av artiklar om friheter som redaktionellt 
är uppbyggda på samma sätt. Det rör sig om artikel 8 om skydd för den personliga in-
tegriteten, artikel 9 om religionsfriheten, artikel 10 om yttrandefriheten och artikel 
11 om mötes- och föreningsfriheten. Texten i dessa artiklar är uppdelad i två punkter, 
där den första slår fast huvudprincipen, medan den andra ger staten rätt att i vissa fall 
inskränka rättigheten ifråga. Artikel 10:1 har följande lydelse:

Var och en har rätt till yttrandefrihet. Denna rätt innefattar åsiktsfrihet samt frihet att ta 
emot och sprida uppgifter och tankar utan offentlig myndighets inblandning och oberoende 
av territoriella gränser. Denna artikel hindrar inte en stat att kräva tillstånd för radio-, tele-
visions- eller biografföretag.

Därefter följer huvudregelns kvalificering som ger staten en inskränkningsrätt under 
vissa förutsättningar. Artikel 10:2 har följande lydelse:



103ove bring

Eftersom utövandet av de nämnda friheterna medför ansvar och skyldigheter, får det under-
kastas sådana formföreskrifter, villkor, inskränkningar eller straffpåföljder som är föreskrivna 
i lag och som i ett demokratiskt samhälle är nödvändiga med hänsyn till statens säkerhet, till 
den territoriella integriteten eller den allmänna säkerheten, till förebyggande av oordning el-
ler brott, till skydd för hälsa eller moral eller för annans goda namn och rykte eller rättigheter, 
för att förhindra att förtroliga underrättelser sprids eller för att upprätthålla domstolarnas 
auktoritet och opartiskhet. 

Artiklarna 8:2, 9:2 och 11:2 innehåller alltså likartade formuleringar. I Europadomsto-
lens praxis rörande dessa rättigheter gör domstolen ofta – som vi ska se – en avvägning 
mellan huvudregel och undantag. Undantagen kan således avse hänsynstagande till 
allmän ordning och säkerhet, eller enskildas behov av skydd mot ärekränkning och 
förtal. Finner domstolen att klaganden har kränkts i sina rättigheter kan den döma 
den svarande staten till att utge ekonomisk kompensation. Domstolen kan också kräva 
lagändringar från statens sida. Men för att ett klagomål ska tas upp i Strasbourg krävs 
att det har viss substans samt att klaganden har uttömt lokala remedier, det vill säga 
har försökt få rättelse så långt det går i det nationella rättssystemet. Då förklaras målet 
”admissible”. I det följande ska ett antal mål i Strasbourg med tolkningar av yttrande-
friheten och dess omfattning redovisas.

Rättsfallen: yttrandefrihet kontra andra skyddsvärda intressen

Fallet Otto Preminger-Institut mot Österrike (1994) rörde rätten till filmvisning. Insti-
tutet var uppkallat efter den österrikiske teatermannen och senare Hollywoodregis-
sören Otto Preminger (1905–1986). I målet hade institutet anordnat visningar av en 
kontroversiell film i Innsbruck. Filmen var baserad på en sexuellt frispråkig pjäs från 
1890-talet som utmålade Gud som en senil impotent idiot, Jesus som en utvecklings-
störd dvärg och Jungfru Maria som en trolig sköka. Filmen, Das Liebeskonzil, togs i 
beslag efter beslut av österrikisk domstol med motivering att den innehöll inslag som 
var stötande för den katolska befolkningen i regionen. Institutet klagade ända upp i 
Europadomstolen på denna inskränkning av yttrande- och mediefriheten, men dom-
stolen fann att de österrikiska myndigheternas agerande var motiverat för att skydda 
den lokala befolkningens religiösa känslor. Någon kränkning av artikel 10 hade inte 
ägt rum.

Samma år avgjorde domstolen fallet Jersild mot Danmark. Tv-producenten Jersild 
hade gjort ett inslag där han lät en grupp ungdomar ge fritt utlopp åt rasistiska och 
främlingsfientliga fördomar. Ordalagen var provocerande, men det framgick av insla-
get att producenten och intervjuaren inte hade identifierat sig med de intervjuade. Jer-
sild dömdes av dansk domstol till böter för hets mot folkgrupp och domen fastställdes 
av Höjesteret. Jersild tog då målet till Strasbourg under åberopande av att han kränkts 



104 kvhaa Konferenser 98

i sin frihet att förmedla tv-program. Europadomstolen framhöll i sin dom att Jersilds 
avsikt var att informera och inte propagera. Han hade själv betraktat ungdomarna 
ifråga som extremistiska. Att straffa journalister för intervjuer som sänts i etern kunde 
hota en fri diskussion av allmänt intresse. Några godtagbara skäl för att göra undantag 
från yttrandefriheten hade inte framkommit och domstolen fann att bestraffningen 
av Jersild kränkte Europakonventionens artikel 10. Danmark fälldes. 

I fallet Piermont mot Frankrike (1995) hade tyskan Dorothée Piermont, som var 
medlem av Europaparlamentet, engagerat sig mot de franska kärnvapenproven i Po-
lynesien. Hon hade inbjudits av lokala politiker i Franska Polynesien och Nya Ka-
ledonien att bevista och tala under en valkampanj i dessa områden. Under en poli-
tisk demonstration i Polynesien kritiserade hon proven och den franska postkoloniala 
närvaron i regionen. Med anledning av dessa uttalanden utvisades hon från Franska 
Polynesien och förbjöds att återvända dit. Hon förbjöds även att resa in i Nya Kaledo-
nien och vände sig i detta läge till Europadomstolen. Domstolen fann att Frankrikes 
agerande innebar ingrepp i Dorothée Piermonts yttrandefrihet. Åtgärderna hade vis-
serligen stöd i lag och tillgodosåg legitima syften under artikel 10:2, men de var inte 
proportionerliga och kunde därför inte anses nödvändiga i ett demokratiskt samhälle. 
De uttalanden som lett till utvisningen hade gjorts under en fredlig demonstration 
och hade inte innefattat någon uppmaning till våld. Uttalandena kunde ses som inlägg 
i en demokratisk debatt och hade inte lett till ett hot mot den allmänna ordningen. 
Det åtgärder som vidtagits mot Dorothée Piermont stod därför i strid med artikel 10.

Samma år avgjordes rättsfallet Vogt mot Tyskland (1995). Det rörde en statsanställd 
språklärare, Dorothea Vogt, som var aktiv i det tyska kommunistpartiet. Sedan detta 
uppdagats för hennes rektor och skolmyndigheterna, suspenderades hon från sin lä-
rartjänst eftersom hon stött ett parti vars syften ansågs vara oförenliga med ett demo-
kratiskt styrelseskick. Dorothea Vogt fick inte rättelse i Tyskland och vände sig till 
Strasbourg. Domstolen fann att suspenderingen var ett ingrepp i Vogts yttrandefri-
het. Ingreppets förenlighet med konventionen prövades i enlighet med kriterierna i 
artikel 10:2. Det ansågs oproportionerligt och var därför inte godtagbart. Det hänvi-
sades bland annat till att ingripandet mot Vogt fått mycket allvarliga konsekvenser för 
henne, att hennes tjänst som språklärare inte medfört särskilda säkerhetsrisker, att hon 
inte sökt påverka sina elever på ett otillbörligt sätt och att det parti som hon stödde 
inte hade förklarats olagligt. 

I fallet Bladet Tromsö och Stensaas mot Norge (1999) gällde det publiceringen av 
en rapport från sälfångstinspektören Odd Lindberg. Rättsliga påföljder hade drabbat 
tidningen och journalisten Stensaas sedan denne publicerat Lindbergs rapport om 
grymheter i samband med säljakt. Norska domstolar ansåg att uppgifterna var äre-
kränkande mot besättningen på ett visst sälfångstfartyg. Tidningen och journalisten 
gick till Strasbourg och domstolen konstaterade att vad som publicerats var en officiell 



105ove bring

rapport i ett ämne av stort allmänt intresse. Rapportens anklagelser om grymhet mot 
djur var inte riktade mot hela besättningen och inte heller mot någon viss identifierad 
besättningsmedlem. De utdömda sanktionerna var därför oproportionerliga och inte 
förenliga med artikel 10. Norge fälldes.

I fallet Bergens Tidende m.fl. mot Norge (2000) hade tidningen publicerat artiklar 
om en läkare som utförde skönhetsoperationer och som påstods ha allvarligt skadat 
flera av sina patienter. Tidningen, dess chefredaktör och en journalist dömdes att be-
tala ett högt skadestånd till läkaren. Fallet gick till Europadomstolen som fann att 
artiklarna hade berört frågor av allmänt intresse och att rapporteringen hade varit i 
huvudsak korrekt. Läkaren hade också haft möjlighet att försvara sig mot kritiken och 
söka rädda sitt rykte. Skadeståndet som ådömts tidningen och dess journalister inne-
bar en kränkning av artikel 10. Norge fälldes.

Även i fallet Tammer mot Estland (2001) gällde frågan yttrandefrihet kontra skydd 
mot ärekränkning och förtal. En journalist hade publicerat en intervju med en kvinna 
och framställt henne i synnerligen dålig dager. Kvinnan hade haft ett förhållande med 
en känd estnisk politiker som var gift och blev far till ett barn som kvinnan födde. Hon 
hade sedan anförtrott åt sina föräldrar att ta hand om barnet. Kvinnan utmålades i re-
portaget som en person som förstör andras äktenskap och inte drar sig för att överge 
sitt barn. Journalisten dömdes för ärekränkning. Europadomstolen fann att reporta-
get var kränkande och inte hade gällt frågor av vikt för allmänheten. Påföljden ansågs 
också proportionerlig, varför domstolen fann inskränkningen i yttrandefriheten för-
enlig med artikel 10. Estland friades. 

I fallet Nikula mot Finland (2002) rörde det sig om ett uttalande av en advokat 
under rättegång. Försvarsadvokaten Nikula hade anklagat åklagaren för ohederlig 
processföring inför sittande rätt och hon dömdes därefter för ärekränkning. Domen 
överklagades utan resultat och ärendet hamnade hos Europadomstolen. Domstolen 
pekade på försvararens plikt att tillvarata klientens intressen och framhöll att en för-
svarare endast i extrema fall bör drabbas av påföljd för de åtgärder han eller hon vidtar 
under en rättegång. I det aktuella fallet omfattades försvararens uttalanden av yttran-
defriheten. Finland fälldes. 

Två år senare blev det finska rättsväsendet åter aktuellt i ett rättsfall, nämligen Se-
listö mot Finland (2004). Journalisten Selistö hade dömts för ärekränkning på grund 
av att han i artiklar hade anklagat en kirurg för att ha opererat i berusat tillstånd och då 
förorsakat en patients död. Selistö överklagade, men domen mot honom låg fast och 
han vände sig till Strasbourg. Europadomstolen fann att artiklarna hade grundat sig 
på trovärdiga uppgifter och att det gällde en fråga av allmänt intresse. Finland fälldes.

Samma år avgjorde domstolen ett mål som rörde mediefriheten kontra respekten 
för privatliv. Prinsessan Caroline av Monaco och hennes make (med det furstliga nam-
net von Hannover) hade inför tyska domstolar klagat över publiceringen av närgångna 



106 kvhaa Konferenser 98

bilder som tagits av paparazzi. De tyska domstolarna hade prioriterat informationsfri-
heten och avvisat prinsessans klagomål. Målet drevs vidare till Strasbourg och avgjor-
des där under benämningen von Hannover mot Tyskland (2004). Europadomstolen 
fann att prinsessan Carolines privatliv hade kränkts, eftersom fotografierna och arti-
keln enbart hänförde sig till detaljer i hennes privatliv. Det avgörande var att publice-
ringen ifråga inte hade bidragit till en diskussion av allmänt, publikt intresse. Avgöran-
det kan tyckas något förvånande med tanke på hur kändisjournalistiken ofta fungerar 
– även efter domslutet 2004. Men det är värt att notera att många kändisar ger sitt 
samtycke till fotografering. Så var alltså inte fallet här.

Vissa mål är politiskt mer känsliga än andra, då domstolen behöver utgå från exis-
tensen av en politiskt motiverad förbudslagstiftning. Detta var fallet i målet Riza 
Dinc mot Turkiet (2004). Dinc, som ägde ett förlag, hade dömts för medlemskap i en 
illegal organisation. Den turkiska domstolen hade bland annat grundat sin dom på 
förekomsten av en artikel i en av förlaget utgiven tidskrift. Artikeln hade gett stöd åt 
den förbjudna organisationen. Dinc accepterade inte domen, uttömde lokala remedier 
och gick till Strasbourg. Europadomstolen konstaterade att Dinc inte hade straffats för 
innehållet i någon artikel utan att vissa publikationer enbart åberopats som bevis för 
att han tillhört en illegal organisation. Slutsatsen var att domen mot Dinc av det skälet 
inte var ett ingrepp i hans yttrandefrihet. Turkiet friades. 

Under samma år avgjordes även ett rättsfall som rörde uttalanden om historiska 
händelser, närmare bestämt i Frankrike under andra världskriget. Det var fallet Chauvy 
m.fl. mot Frankrike (2004). Författaren och journalisten Gérard Chauvy hade publi-
cerat en bok om tyskarnas arrestering av Jean Molin och andra ledande personlighe-
ter inom den franska motståndsrörelsen. Han antydde i boken att gripandet av dessa 
personer kunde ha möjliggjorts genom att motståndsmannen R. A. och dennes hustru 
lämnat information till tyskarna. För denna insinuation dömdes Chauvy till böter och 
skadestånd. Någon ändring kom inte till stånd genom överklaganden. Europadomsto-
len konstaterade att sökandet efter den historiska sanningen är en del av yttrandefri-
heten, men fann att de franska domstolarna hade haft goda skäl för sin slutsats att det 
inte fanns tillräckligt underlag för de mycket allvarliga anklagelser som riktats mot R. 
A. och hans hustru. Artikel 10 hade alltså inte kränkts. Frankrike friades.

Fallet Leila Sahin mot Turkiet (2005) rörde religionsfriheten och bärande av re-
ligiös klädsel, men därigenom också rätten att demonstrera sin åsikt och sin tro, en 
form av yttrandefrihet i det offentliga rummet. Leila Sahin studerade medicin vid 
universitetet i Istanbul. Av religiösa skäl insisterade hon på att bära huvudduk i form 
av niqab, det vill säga en slöja som täcker hela ansiktet, men lämnar en springa för ögo-
nen. Eftersom Turkiet enligt sin konstitution är en sekulär stat kom hon i konflikt med 
universitetsledningen och avstängdes från föreläsningar och tentamina. Europakon-



107ove bring

ventionen medger rimliga undantag från religionsfriheten på ungefär samma sätt som 
undantag medges från yttrandefriheten. Domstolen tog fasta på detta i sin bedöm-
ning av konventionens artikel 9. Man konstaterade att det turkiska samhället bygger 
på sekularismens princip och att bärandet av huvudduk i Turkiet har fått en politisk 
innebörd där vissa grupper framträtt med syftet att förvandla landet till en muslimsk 
stat. Eftersom universiteten ska främja pluralism, respekt för andras rättigheter och 
jämställdhet mellan kvinnor och män, var det inte onaturligt, framhöll domstolen, att 
de turkiska universiteten förbjudit bärande av huvudduk. Myndigheterna hade strävat 
efter en ordning som i rimlig omfattning tillvaratog undervisningens och studenternas 
intressen. Turkiet friades.

Fallet Blake mot United Kingdom (2005) gällde principen att en person inte ska 
tjäna pengar på brottslig verksamhet. George Blake var född i Nederländerna av en 
holländsk mor och turk-judisk far. Han hette då George Behar och var genom fadern 
brittisk medborgare. Efter faderns död bodde han som tonåring i Kairo med en far-
bror som var kommunist och möjligen KGB-agent. Vid krigsutbrottet 1939 befann 
sig Blake åter i Nederländerna. När landet ockuperades av Nazityskland blev han vid 
18 års ålder kurir inom motståndsrörelsen. Han flydde senare genom det ockuperade 
Europa till Spanien, där han internerades, men kunde som brittisk medborgare efter 
ett tag få sjötransport till England. Här knöts han till flottan, utbildades till sjöofficer 
och tjänstgjorde under resten av kriget som underrättelseman med basering i Lon-
don. Vid Koreakrigets utbrott tjänstgjorde han på brittiska ambassaden i Söul som 
underrättelseman och tillfångatogs under den nordkoreanska framryckningen. Som 
kommunist tog han under fångenskapen i Nordkorea kontakt med KGB och erbjöd 
sig som agent. 1953 återkom han till London, anställdes på MI6 och blev en förödande 
framgångsrik spion i sovjetisk tjänst. Han uppgav namnen på minst 42 västagenter 
bakom järnridån, som samtliga kan ha avrättats. Han dömdes 1961 till 42 års fängelse, 
”ett år för varje liv han förrått” skrev pressen. 1966 kunde han med bistånd från tidigare 
medfångar rymma från fängelset Wormwood Scrubs i västra London. Året därpå dök 
han upp i Moskva och många år senare skrev han en bok om sitt händelserika liv, No 
Other Choice, som publicerades 1990 av Jonathan Cape Ltd i London. Brittiska reger-
ingen utverkade från domstol ett beslut om att de vinstgivande intäkterna från boken 
skulle tillfalla staten. Blake hävdade att detta stred mot hans yttrandefrihet, men Eu-
ropadomstolen accepterade den brittiska regeringens synsätt och agerande. 

I fallet Orban m.fl. mot Frankrike (2009) hade förlaget Plon publicerat en bok om 
det officiella Frankrikes kamp 1954–62 mot den algeriska frihetsrörelsen FLN. I boken 
hade en general beskrivit och rättfärdigat tortyr och summariska avrättningar av mot-
ståndsmän. Förlaget, dess styrelseordförande och dess verkställande direktör dömdes 
för att genom publiceringen ha försvarat eller medverkat till att försvara krigsförbry-
telser. De franska domstolarna bekräftade domen. Europadomstolen fann att boken i 



108 kvhaa Konferenser 98

fråga redogjorde för händelser som var en del av Frankrikes historia och att domen mot 
klagandena därför inte var förenlig med yttrandefriheten. Frankrike fälldes. 

Samma år avgjordes fallet Egeland och Hanseid mot Norge (2009) rörande en av-
vägning mellan yttrandefrihet/mediefrihet och skydd för privatlivet. Två tidningar 
hade publicerat bilder av en gråtande kvinna. Fotografierna hade tagits, utan hennes 
samtycke, direkt efter det att hon dömts till ett långt fängelsestraff för mord. Chefre-
daktörerna för tidningarna dömdes till böter för publicering av bilderna. Överklagan-
den inlämnades, men blev utan effekt och chefredaktörerna tog fallet till Strasbourg. 
Europadomstolen konstaterade att målet varit av allmänt intresse och att fotografe-
ringen skett på allmän plats, något som talade till chefredaktörernas fördel. Det rörde 
sig emellertid om en mycket känslig situation för kvinnan ifråga, då intresset av att 
skydda hennes integritet fick tillmätas särskild vikt. De utdömda bötesstraffen ansågs 
därmed inte stå i strid med artikel 10. Norge friades.

Turkiet är ett land som ofta förekommer i Europadomstolens register, men det betyder 
inte, som vi sett, att resultatet alltid blir fällande, men så blir ofta fallet. Fallet Hrant 
Dinks efterlevande mot Turkiet (2010) hade sitt ursprung i mordet på denne armenisk-
turkiske journalist 2007. Dink sköts ihjäl av en lejd mördare på gatan utanför sin tid-
skriftsredaktion i Istanbul. Han hade i sin journalistik berört händelserna i Armenien 
1915 och sagt att han kämpade för att ”vår egen historia ska bli känd”, det vill säga han 
väjde inte för det som kallats folkmord.

Europadomstolen fann i september 2010 att turkiska myndigheter var medvetna 
om hotbilden mot Dink. Polisen i Istanbul hade fått detaljerade tips om en mord-
komplott, men inte vidtagit några skyddsåtgärder. Den turkiska staten fälldes därför 
i Strasbourg för att man misslyckats med att garantera Dink hans rätt till liv enligt ar-
tikel 2 i Europakonventionen.

Domstolen tog också upp frågan om Hrant Dinks yttrandefrihet. Dink hade före 
sin död dömts i turkisk domstol för brott mot strafflagens kontroversiella paragraf 301, 
den så kallade munkavleparagrafen. Han ansågs genom sina artiklar om det förflutna 
ha skadat turkiskheten (türklük) och dömdes till villkorligt fängelse. Europadomsto-
len fann inte oväntat att Turkiet härigenom kränkt Dinks yttrandefrihet. Den turkis-
ka staten förpliktades betala 100 000 Euro i skadestånd till Dinks änka och barn och  
5 000 Euro till hans bror.

Tidigare samma år avdömde Europadomstolen fallet Fatullayev mot Azerbaj
dzjan (2010). Här gällde det en artikel om kriget mellan Armenien och Azerbaj
dzjan i enklaven Nagorno Karabach. Journalisten Fatullayev dömdes till fängelse 
och skadestånd för att han i artikeln anklagat azeriska soldater för att ha begått all-
varliga krigsförbrytelser. Europadomstolen framhöll att det måste vara tillåtet att vid 
beskrivning av historiska händelseförlopp även framföra kontroversiella påståenden 



109ove bring

eller uppfattningar. Domen mot Fatullayev stred därför mot artikel 10. Azerbajdzjan 
fälldes.

Ett antal fall i Europadomstolen rör uttalanden om folkgrupper, exempelvis Vej-
deland m.fl. mot Sverige (2012). Klagandena i Strasbourg, fyra unga män, hade dis
tribuerat flygblad på en gymnasieskola. Flygbladen var från organisationen Nationell 
Ungdom och innehöll bland annat gravt nedsättande omdömen om homosexuella. 
De fyra åtalades för hets mot folkgrupp, dömdes för detta i Bollnäs tingsrätt men över-
klagade till Hovrätten för nedre Norrland. Hovrätten friade de fyra på den grunden 
att en fällande dom skulle innebära en kränkning av deras yttrandefrihet under Euro-
pakonventionen. Riksåklagaren överklagade till Högsta domstolen som 2006 dömde 
de fyra för hets mot folkgrupp. Europadomstolen fann att de uttalanden om homo-
sexuella som fanns i flygbladen var allvarliga och skadliga. Distributionen hade skett 
till unga elever i en skola dit klagandena inte haft fritt tillträde. Domstolen ansåg inte 
att de utdömda straffen eller påföljderna (villkorlig dom, böter och skyddstillsyn) var 
oproportionerliga eller för stränga i sammanhanget. Intrången i klagandenas yttran-
defrihet kunde därför anses som nödvändiga i ett demokratiskt samhälle enligt artikel 
10:2. Sverige friades.

Ett annat svenskt rättsfall som bör nämnas i detta sammanhang är ”Pastor Green-
målet” (NJA 2005 s. 805) – som dock inte hamnade i Strasbourg. Även här var det 
fråga om uttalanden om en grupp. Pastor Åke Green hade sommaren 2003 gjort kon-
troversiella uttalanden om homosexuella i en predikan i sin pingstförsamling i Borg-
holm. Utifrån en viss bibeltolkning hävdade han att ”[s]exuella abnormiteter är en 
djup cancersvulst på hela samhällskroppen”. Kalmar tingsrätt dömde honom 2004 för 
hets mot folkgrupp, då uttalandena fått större spridning. Men året därpå frikändes han 
helt i Göta hovrätt. Högsta domstolen fann att bestraffning för hets mot folkgrupp 
inte kunde ske, detta med hänsyn till hur Europakonventionens artiklar 9 och 10 (om 
religionsfrihet och yttrandefrihet) tolkades i Strasbourg. Uppfattningen var att Euro-
padomstolen skulle finna att det som sagts låg inom det tillåtnas gräns.

Ett annat fall från Strasbourgs praxissamling är Axel Springer AG mot Tyskland 
(2014). Den tyska mediekoncernen hade i en artikel publicerat uppgifter om att förre 
förbundskanslern Gerhard Schröder kunde ha lämnat politiken på grund av att han 
erbjudits en mycket lukrativ post i det tysk-ryska gaskonsortium som kontrolleras av 
det ryska bolaget Gazprom. På begäran av Schröder hade en tysk domstol förbjudit 
Springerförlaget att i fortsättningen publicera liknande uppgifter. Europadomstolen 
fann att den publicerade artikeln hade gällt en fråga av stort allmänt intresse och att 
förbudet mot fortsatt publicering stred mot artikel 10.

Denna selektiva exposé över fall i Europadomstolens praxis ska avrundas med ett upp-
märksammat avgörande som återigen rör uttalanden om historiska händelser – Perin-



110 kvhaa Konferenser 98

cek mot Schweiz (2015). Den turkiske politikern Dogu Perincek hade i Schweiz, vid 
ett antal tillfällen, officiellt kommenterat frågan om folkmord i det Ottomanska riket 
under första världskriget. Han förnekade då att det Ottomanska riket begått folkmord 
mot armenierna och kallade detta påstående för ”en internationell lögn”. Den schwei-
ziska strafflagen förbjuder (artikel 261) diskriminering och nedvärderande uttalanden 
av folkgrupper, exempelvis i syfte att trivialisera eller förneka folkmord, och Perincek 
dömdes av schweiziska domstolar för att ha gjort sig skyldig till detta till böter. Han 
ansågs genom sina uttalanden ha ”främjat hat eller diskriminering”. Europadomstolen 
avgjorde målet i en första omgång 2013, då ett utlåtande nåddes med röstsiffrorna 5–2. 
Domstolen tog inte ställning till huruvida folkmord verkligen hade ägt rum 1915, men 
fann att Perincek hade rätt att uttala kontroversiella historiska tolkningar, och att det 
inte fanns skäl att i detta sammanhang inskränka hans yttrandefrihet. De schweiziska 
domstolarna hade brutit mot artikel 10. Målet var emellertid kontroversiellt och den 
schweiziska regeringen begärde därför överprövning. Så skedde i så kallad Stor kam-
mare (Grand Chamber), med sjutton domare, i oktober 2015. Den tidigare slutsatsen 
bekräftades, yttrandefriheten gavs prioritet i historiska diskussioner.

Ovanstående exempel av rättsfall är valda efter det allmänna intresse de kan ha. De 
avspeglar inte på ett rättvisande sätt vilka stater som är oftast förekommande i domsto-
lens målhantering. Ryssland, Turkiet, Ukraina och Ungern har vållat flest anmälning-
ar. Då talar vi inte enbart om yttrandefrihetsmål utan om alla mänskliga rättighetsmål 
som kan förekomma under domstolens egid. De stater som fått flest fällande domar 
emot sig är Ryssland, Turkiet och Rumänien.

Turkiet mot Nederländerna: ett kommande rättsfall?

I mars 2017 förvägrades turkiska ministrar inresa i Nederländerna och de hindrades 
därmed från att tala inför en målgrupp av turkiska immigranter. På ett likartat sätt 
hade turkiska politiska möten i Tyskland tidigare stoppats av tyska myndigheter. 
Sådana möten var tänkta att ingå i president Recep Tayyip Erdogans kampanj inför 
folkomröstningen om revidering av den turkiska konstitutionen, en revidering som 
skulle utöka presidentens maktbefogenheter. Förhållandet mellan Turkiet och Neder-
länderna utvecklades till en diplomatisk och politisk kris. Erdogan hotade med att dra 
Nederländerna inför Europadomstolen för kränkning av ett antal mänskliga rättighe-
ter, främst mötesfrihet och yttrandefrihet, men också förbudet mot diskriminering 
skulle kunna vara aktuellt. Mellanstatliga klagomål är ovanliga, men domstolen kan ta 
upp dem enligt Europakonventionens artikel 33.

Att Turkiet skulle få framgång i ett sådant mål förefaller uteslutet. Nederländerna 
har åberopat vad som i konventionens bestämmelser om yttrandefriheten och mötes-



111ove bring

friheten (artiklarna 10:2 och 11:2) kallas hänsyn till den ”allmänna säkerheten”, det vill 
säga en tillåten grund för att genomföra en inskränkning av friheterna i fråga, under 
förutsättning att inskränkningen har stöd i lag. Konventionens artikel 16 stadgar vi-
dare i detta sammanhang att ingenting hindrar en stat ”från att införa inskränkningar 
i utlänningars politiska verksamhet”. Den formuleringen syftar emellertid främst på 
utlänningar som är boende i landet, exempelvis politiker i exil som kan ha ett intresse 
av att driva politik riktad mot hemlandet. Artikel 16 är troligen inte formulerad med 
tanke på inresande utländska politiker, men artikeln kan hur som helst användas gent-
emot mötesdeltagare som är tänkta att närvara vid ett kampanjmöte. 

En stat som inte önskar en främmande valkampanj på sitt territorium kan, även 
om man inte åberopar nationell säkerhet eller någon annan grund för inskränkning 
av mötesfriheten, ändå stoppa utländska politikers inresa. Detta är helt möjligt även 
om lagstöd saknas i den inhemska lagstiftningen. Här kan man nämligen åberopa den 
folkrättsliga suveränitetsprincipen. Det är en stats suveräna rätt att förvägra utlän-
ningar inresa, liksom det är en stats suveräna rätt att stoppa utländsk politisk verksam-
het på det egna territoriet. Utländsk politisk propaganda i det egna samhällslivet kan 
upplevas som stötande, i synnerhet om den främmande staten gjort sig känd för att in-
skränka yttrandefriheten, kränka andra mänskliga rättigheter och rent allmänt vara på 
väg i en icke-demokratisk riktning. Även om utländska politikers inresa skulle beviljas, 
kan mötesfriheten därefter inskränkas enligt Europakonventionen. Dess artikel 16 kan 
åberopas, åtminstone gentemot de i landet bosatta mötesdeltagarna, och undantagen 
med hänsyn till ”den allmänna säkerheten” eller ”till förebyggande av oordning” kan 
komma till användning. Den internationella rätten slår fast yttrandefriheten och mö-
tesfriheten som huvudprinciper, men såväl Europakonventionen som allmän folkrätt 
öppnar dörren för rimliga undantag.

Referenser
Alexander, Larry (2005), Is there a right of freedom of expression? Cambridge. 
	 Här ifrågasätter författaren ur ett filosofiskt och empiriskt perspektiv yttran-

defriheten som en mänsklig rättighet.
Barendt, Eric (2007), Freedom of speech. Oxford.
Bring, Ove (2011), De mänskliga rättigheternas väg – genom historien och litteraturen. 

Stockholm.
Cox, Archibald (1981), Freedom of expression. New Haven.
Danelius, Hans (2015), Mänskliga rättigheter i europeisk praxis. En kommentar till 

Europakonventionen om de mänskliga rättigheterna. 5 utg. Stockholm.
	 Den oundgängliga handboken på svenska.
Funcke, Nils (2006), Tryckfriheten, Ordets män och statsmakterna. Stockholm.



112 kvhaa Konferenser 98

Merris, Amos, Jackie Harrison & Lorna Woods (red.) (2012), Freedom of expression 
and the media. Leiden & Boston.

Nelson, Alvar (1950), Rätt och ära. Studier i svensk straffrätt. Uppsala.
	 En akademisk avhandling som behandlar undantag från yttrandefriheten ge-

nom en rättssystematisk diskussion om ärekränkningsbrotten enligt den gam-
la strafflagen.

Thelin, Krister (2010), ”Yttrandefriheten måste ständigt debatteras”, Svenska 
Dagbladet, 16 juni.

Rättsfallen kan sökas på Europadomstolens hemsida, www.echr.coe.int under data-
basen HUDOC.



Fri åsiktsbildning och yttrandefrihet som 
individuell rättighet 
Ludvig Beckman

Problemet

Tryckfrihet är ”varje svensk medborgares rätt” enligt Tryckfrihetsförordningens (1949) 
första paragraf. Motsvarande ordalydelse fanns med i ingressen till 1810 års förordning 
och i 1809 års Regeringsform (§ 86).1 Att yttrande- och tryckfrihet verkligen utgör en 
rättighet tror vi oss förstås redan känna till. Med en individuell rättighet förstås att 
andra – i synnerhet det allmänna – har skyldigheter att tillgodose ett intresse av särskild 
betydelse för den enskildes välbefinnande.2 I så måtto riktar individuella rättigheter sin 
udd särskilt mot kollektiva målsättningar och intressen. Att individen har en rättighet 
innebär att hans eller hennes intressen ges en särställning som normalt sett inte kan åsi-
dosättas enbart av det skälet att så vore fördelaktigt för flertalet. Som Jeremy Waldron3 
påpekat är rättighetstanken individualistisk; det är individens väl och ve som utgör 
grunden för rättigheter. Metaforen om rättigheter som ett slags ”trumf ”4 eller ”sköld”5 
mot kollektiva önskemål och målsättningar fångar den tankegången. 

Mot den bakgrunden förvånar det kanske att argumenten som anförts vid tryck-
frihetens införande och i senare lagstiftning i mycket liten utsträckning utgår från in-
dividens intressen. I stället är det allmänhetens, och i den meningen ”kollektivets”, 
intressen som åberopas. Yttrandefriheten syftar enligt Regeringsformen (RF) till att 
garantera den ”fria åsiktsbildningen”. Enligt Tryckfrihetsförordningen (TF) (1 kap. 
1 §) ska tryck- och yttrandefrihet säkerställa ”ett fritt meningsutbyte och en allsidig 

	 1	 Se även Yttrandefrihetsgrundlag (1991:1469) § 1.
	 2	 Joseph Raz, The morality of freedom. Oxford 1986, s. 180.
	 3	 Jeremy Waldron, “Can communal goods be human rights?”, Archives Européennes de Sociolo-

gie, 1987:27, 301.
	 4	 Ronald Dworkin, Taking rights seriously. Cambridge, MA 1977.
	 5	 Frederick Schauer, ”A comment on the Structure of rights symposium: Individual rights and 

the powers of government”, Georgia Law Review, 1993:70, 429.



114 kvhaa Konferenser 98

upplysning”.6 Yttrandefriheten må vara en individuell rättighet, men det tycks framför 
allt vara allmänhetens och inte den enskildes intressen som den skyddar. 

Vid tiden för Tryckfrihetsförordningens införande 1766 utgjorde likaså allmän-
hetens intressen och nytta en utgångspunkt för argumentationen. I lagtexten betonas 
den ”stora båtnad allmänheten af en rättskaffens Skrifwe- och Tryck-frihet tillflyter”. 
Därtill ges en rad exempel på de fördelar som tryckfriheten skänker allmänheten, in-
klusive ”sedernas förbättring”. Motiven som återges i ingressen till 1792 års tryckfri-
hetsförordning är snarlika. Tryckfriheten skänker ”allmän upplysning” som främjar 
”allmänt väl” genom att ”upplösa skadliga fördomar” och skingra ”fåkunnighetens 
mörker”. 

Föreställningen att grunden till tryck- och yttrandefrihet står att finna i dess bety-
delse för det allmänna bästa framträder samtidigt i den offentliga debatten. I Tankar 
om borgerliga friheten från 1759 pekar Peter Forsskål på statsnyttan av att få ”fritt yttra 
sina tanker”. En garanterad ”skriffrihet” bidrar enligt Forsskål till rikets styrelse genom 
att röja ”alla skadeliga författningar” och tygla ”alla ämbetsmäns orättwisa”. I upplys-
ningens anda kunde också tilläggas yttrandefrihetens stora betydelse för att ”uppdrif-
wa wetenskaperna till sin höjd”.7 

Längs samma linjer som Forsskål argumenterade Anders (Bachmanson) Norden-
crantz i sina många skrifter, till exempel i den lilla broschyren Om skrif-frihet, där han 
framhöll betydelsen av de många ”nyttige påfund, anmärkningar och upplysningar” 
som tryckfriheten möjliggör. ”Så stor nytta kan det ock hafva med sig”, inte bara för 
rikets ”Finance”, utan även för ”hushållning, handel, åkerbruk samt andra hanteringar 
och inrättningar”.8 Nordencrantz argumentation har ansetts haft ett visst inflytande på 
tillkomsten av 1766 års Tryckfrihetsförordning.9 På samma sätt som nyttoargumenten 
dominerar i Nordencrantz framställning, är det just nyttan av en garanterad skriv- och 
yttrandefrihet som framhålls vid införandet av förordningen.10

Som nyttig i en annan mening framställdes yttrandefriheten i debatten som före-
gick RF 1809 och påföljande förordningar om tryckfrihet. Yttrandefriheten var den 
”borgerliga frihetens tryggaste beskydd”.11 Med yttrandefrihet följer således inte en-
dast praktiska fördelar och ökat välstånd utan också förbättrade förutsättningar för att 
säkerställa andra fri- och rättigheter. 

	 6	 Erik Holmberg & Nils Stjernqvist, Vår författning. Stockholm 1995, s. 21.
	 7	 Peter Forsskål, Tankar om borgerliga friheten. Stockholm 1759, § 8–9.
	 8	 Anders Nordencrantz, Om skrif-frihet. Stockholm 1766, s. 4.
	 9	 Se Hilding Eek, ”1766 års Tryckfrihetsförordning, dess tillkomst och betydelse i rättsutveck-

lingen”, Statsvetenskaplig Tidskrift, 1943:46, 188ff, som även menar att 1766 års TF tillkom på 
grundval av ”partsintressen” och inte som ett resultat av en principdiskussion (ibid., s. 213). 

	10	 Hans-Gunnar Axberger, ”Justitieombudsmannen, tryckfriheten och maktdelningen”, i:  
Margareta Brundin & Magnus Isberg (red.), Maktbalans och kontrollmakt. Stockholm 2009.

	11	 Johan Hirschfeldt, ”Den återerövrade tryckfriheten 1809”, i: ibid., s. 394.



115ludvig beckman

Bilden som här ges av motiven till tryck- och yttrandefriheten i svensk politisk hi
storia är förkortad och ofullständig, men torde ändå ge skäl för slutsatsen att kollekti-
vets snarare än individens intressen konsekvent har placerats i förgrunden. I ett större 
perspektiv är det inte särskilt förvånande. Bland de klassiska försvaren för yttrande-
frihet har sannings- och demokratiargumenten en särställning. Välbekant är tesen att 
yttrandefrihet är en förutsättning för sanningssökandet, liksom uppfattningen att ytt-
randefrihet är oundgänglig för demokratin. Men noga räknat erbjuder inget av dessa 
påståenden skäl för en individuell rättighet till yttrandefrihet. Om yttrandefrihet en-
bart motiveras med hänvisning till sin betydelse för sanningssökandet och demokratin 
framstår dess betydelse för den enskildes välbefinnande som överflödigt. 

Här kan det invändas att vi talar om yttrandefrihet, inte tryckfrihet. I ett svenskt 
sammanhang är skillnaden påtaglig. Medan tryckfriheten har åtnjutit grundlagsskydd 
i mer än tvåhundra år, tillkom ett grundlagsskydd för vad som i lagens mening är ytt-
randefrihet först i och med 1974 års regeringsform vilket sedan förstärktes med Yttran-
defrihetsgrundlagen 1992. Frågan bör därför ställas om argumentationen för tryckfri-
het alls är relevant för yttrandefrihet i vidare mening. 

För att besvara frågan måste vi reflektera över förhållandet mellan tryckfrihet och 
yttrandefrihet. Tre huvudlinjer kan urskiljas. Enligt den första kan tryckfriheten helt 
subsumeras under begreppet yttrandefrihet. Till stöd för den uppfattningen kan på-
pekas att tryckfrihet ofta har formulerats som en självklar konsekvens av yttrandefri-
het. I Tankar om borgerliga friheten gör Peter Forsskål till exempel ingen skillnad mel-
lan ”skriffrihet” och att ”fritt få yttra sina tankar”.12 Yttrande- och tryckfrihet framstår 
som två sidor av samma sak. En andra ståndpunkt är att tryckfriheten utgör en del av 
yttrandefriheten, om än med särskilda förtecken. Håkan Strömberg har formulerat 
det som att tryckfrihet är ”en särskild form av yttrandefrihet”.13 Det skulle innebära 
att generella argument för yttrandefrihet också kan anses tillämpliga på tryckfriheten, 
även om det kan finnas särskilda skäl och omständigheter med relevans främst för 
tryckfriheten. Den tredje ståndpunkten, slutligen, är att betrakta tryck- och yttrande-
frihet som åtskilda företeelser, med skilda syften och därför med sina egna unika be-
vekelsegrunder. Till stöd för den uppfattningen kan påpekas att tryckfrihetens främs
ta försvar är att den motverkar maktmissbruk medan någon motsvarande funktion 

	12	 Ett med Forsskål samtida exempel på hur yttrande-och tryckfrihet uppfattades som två sidor 
av samma mynt återfinns i Pennsylvanias rättighetsdeklaration av 1776: ”the people have  
a right to freedom of speech, and of writing and publishing their sentiments; therefore the 
freedom of the press ought not to be restrained” (citerad i David Lange, ”The speech and 
press clause”, Texas Law Review, 2002:80, 446). Se även Larry Alexander & Paul Horton, 
”The impossibility of a free speech principle”, Northwestern University Law Review, 1984:78, 
som menar att det är ”redundant” att tala om både tryck- och yttrandefrihet.

	13	 Håkan Strömberg, ”Lagen och den politiska yttrandefriheten”, Statsvetenskaplig Tidskrift, 
1968:71, 207–219.



116 kvhaa Konferenser 98

inte kan härledas ur den enskildes yttrandefrihet. Det skulle därför vara möjligt att 
inskränka tryckfriheten och samtidigt respektera yttrandefriheten.14 I den följande 
framställningen utgår vi från den första ståndpunkten, det vill säga att argumenten för 
tryckfrihet och yttrandefrihet i allmänhet är utbytbara. 

Vi ska här ta ställning till om den argumentation för en rätt till yttrandefrihet som 
kommer till uttryck i förarbeten och lagstiftning är rimlig. Är det möjligt att tala om 
yttrandefrihet som en individuell rättighet och samtidigt motivera den med hänvis-
ning till kollektiva intressen av det slag som fri åsiktsbildning tycks göra? Enligt den 
teoretiska uppfattning som citerades inledningsvis är detta inte möjligt; individuella 
rättigheter syftar per definition till att värna individens intressen. En slutsats skulle 
därför vara att det som i regeringsformen och tryckfrihetsförordningen kallas för en 
”rätt” till yttrandefrihet inte utgör en rättighet i egentlig mening. Till stöd för den 
tolkningen kan pekas på den uttunnade förståelsen av rättigheter som kom till uttryck 
i Grundlagsberedningens betänkande från 1970-talet, enligt vilken ”varje rättsligt 
band som läggs på maktutövningen kan sägas konstituera en rättighet” (SOU 1972:15,  
s. 154). Enligt ett sådant synsätt är yttrandefrihet en rättighet enbart i den meningen 
att det existerar rättsregler som föreskriver att offentliga myndigheter i allmänhet inte 
får ingripa i syfte att undertrycka eller bestraffa yttranden. Med andra ord har rättighe-
ter inte någon särskild status som skiljer dem från andra rättsregler som anger gränser 
för myndigheters agerande. En annan slutsats skulle vara att yttrandefriheten verkli-
gen utgör en individuell rättighet, men att de argument som anförs i Tryckfrihetsför-
ordningen och Regeringsformen, och på andra ställen, inte tillräckligt motiverar den. 
Skrivningarna om att yttrandefriheten gynnar den ”fria åsiktsbildningen” ger inte stöd 
för uppfattningen att individens rätt till yttrandefrihet säkerställer hennes individuella 
intressen. Jag ska emellertid argumentera för att motiven till yttrandefrihet som anges i 
lagstiftning och förarbeten faktiskt kan rättfärdiga en individuell rättighet. Med andra 
ord, i det följande ska jag försöka visa att det är möjligt att försvara individuella rät-
tigheter med hänvisning till kollektiva intressen. 

Fri åsiktsbildning

Utgångspunkten är att yttrandefriheten är en oundgänglig förutsättning för den fria 
åsiktsbildningen. Tankegången har en välkänd förebild i Alexander Meiklejohns upp-
fattning att yttrandefriheten erbjuder ”varje medborgare största möjliga deltagande i 
förståelsen av de problem som folket i en demokrati har att hantera”.15 Poängen med 

	14	 Se Wiebke Lamer, ”Promoting the people’s surrogate: The case for press freedom as a distinct 
human right”, Journal of Human Rights, 2016:15, 3.

	15	 Alexander Meiklejohn, Political freedom. The constitutional rights of the people. New York 1965, 
s. 75. Min översättning.



117ludvig beckman

yttrandefrihet består inte i det skydd som den erbjuder för den enskilde utan i de för-
delar som den erbjuder allmänheten. 

Men om yttrandefriheten främst är ett redskap för den fria åsiktsbildningen, kun-
de vi kanske lika gärna tala om en rätt till fri åsiktsbildning? Den tanken är inte helt 
främmande. Formuleringen ”rätt till fri åsiktsbildning” förekommer i Regeringskans-
liets skrift om värdegrund för statsanställda.16 Uttrycket en ”rätt till fri åsiktsbildning” 
återkommer även sporadiskt i riksdagsprotokollen.17 Enligt ett sådant språkbruk blir 
fri åsiktsbildning närmast synonymt med yttrandefrihet vilket kommer till uttryck i 
påståendet att ”fri åsiktsbildning ges sitt innehåll” genom de olika grundlagsbestäm-
melser som återfinns i Regeringsformen samt i Tryckfrihetsförordningen och Yttran-
defrihetsgrundlagen (SOU 2013:66, s. 396). Fri åsiktsbildning betyder tryck- och ytt-
randefrihet och således måste värnandet av yttrandefriheten vara detsamma som att 
värna den fria åsiktsbildningen. 

En rätt till fri åsiktsbildning ter sig dock märklig av flera skäl. Även om innebörden 
av fri åsiktsbildning sällan har diskuterats är den utifrån tidigare utredningar att förstå 
som en offentlighet som uppfyller ett antal funktioner. Särskilt framhålls att offent-
ligheten ska informera medborgarna, granska den offentliga makten och ge utrymme 
för ett fritt och allsidigt meningsutbyte. I Pressutredningen 1994 beskrevs detta som 
informations-, gransknings- och forumuppgiften. En fri åsiktsbildning förser således 
medborgarna med den information som krävs för att de självständigt ska kunna ta 
ställning i samhällsfrågor. En fri åsiktsbildning tillgodoser även behovet av granskning 
av beslutsfattare och tillåter att olika åsikter kommer till tals (SOU 1995:37 s. 11 och 
156ff ). Av detta följer att fri åsiktsbildning utgör ett tämligen omfattande fenomen, 
med avseende på de personella och andra resurser som krävs för att den ska förverk-
ligas. Enbart av den anledningen är det tveksamt om någon enskild individ rimligen 
kan ha en rätt till fri åsiktsbildning.

En annan svårighet med en rätt till fri åsiktsbildning är att den inte kan utkrävas, 
givet vissa antaganden om när det är möjligt att kräva vissa handlingar av andra. Rät-
tigheter gör det möjligt att ställa krav på andra eftersom de medför skyldighet att 
respektera och tillgodose dem. Men troligen finns det gränser för vad som kan vara 
rättigheter eftersom det är svårt eller omöjligt att utkräva vissa slags handlingar. Ett 
exempel på det är vänskap; en rätt till vänskap är absurd eftersom ett krav på vänskap 
är oförenligt med vad vänskap är. Verklig vänskap är frivillig och frivilliga handlingar 
kan inte krävas.18

	16	 Regeringskansliet, Introduktion till den gemensamma värdegrunden för statsanställda. Stock-
holm 2014, s. 10

	17	 Se till exempel Prot. 1994/95:55, Anf. 3 Inger Koch (M) och Prot. 1988/89:35, Anf. 9 Olle 
Svensson (S).

	18	 Se Denise Réaume, ”Individuals, groups, and rights to public goods”, University of Toronto 



118 kvhaa Konferenser 98

Samma invändning kan riktas mot en rätt till fri åsiktsbildning, givet att fri åsikts-
bildning också väsentligen förutsätter frivilliga handlingar. Det är inte helt orimligt 
att beskriva granskandet av makten och informerandet av medborgarna som frivilliga 
handlingar i den meningen att de endast kan utföras genom inre motivation. Om det 
är riktigt, och om fri åsiktsbildning innebär just att granska makten och informera 
medborgarna, skulle en rätt till fri åsiktsbildning vara en omöjlighet. 

I stället för en rätt till fri åsiktsbildning ter det sig mer naturligt att tala om en rätt 
till yttrandefrihet och att den rättigheten motiveras av sin betydelse för den fria åsikts-
bildningen. Yttrandefriheten är ”en väsentlig förutsättning för den fria åsiktsbildning-
en”, enligt Arbetsdomstolens formulering (AD 2007 nr 20). Detta kan i sin tur tolkas 
som att yttrandefriheten vore en tillräcklig förutsättning för fri åsiktsbildning. Men så 
är knappast fallet. Det finns ingen garanti för att den samhällsgranskande funktionen 
tillgodoses av att yttrandefriheten respekteras. Det är inte heller självklart att respekt 
för yttrandefrihet ger upphov till en pluralism av åsikter och perspektiv i den allmänna 
debatten. Om det finns utrymme för brister i den fria åsiktsbildningen även om ytt-
randefriheten säkerställs kan inte yttrandefriheten vara en tillräcklig förutsättning för 
en fri åsiktsbildning. 

En rimligare tolkning är att yttrandefriheten är en nödvändig om än inte tillräck-
lig förutsättning för fri åsiktsbildning. Formuleringen en ”nödvändig förutsättning” 
användes i Utredningen om politisk information i skolan (SOU 2016:4, s. 191). Inne-
börden torde vara att informations-, gransknings- och forumuppgifterna inte kan för-
verkligas med mindre än ett lagstadgat skydd för yttrandefriheten. Uppfattat som en 
empirisk hypotes är påståendet inte orimligt. Men frågan är om det ger stöd för att 
betrakta yttrandefriheten som en individuell rättighet. 

Argumentet skulle vara att det finns skäl att värdesätta den enskildes rätt till ytt-
randefrihet, eftersom fri åsiktsbildning förutsätter yttrandefrihet och givet att det finns 
skäl att värdesätta fri åsiktsbildning. Inte heller detta argument är orimligt. Men att på-
ståendet inte är orimligt innebär förstås inte att det ger skäl för yttrandefriheten som 
individuell rättighet. Att ett fenomen är värdefullt räcker inte som grund för slutsatsen 
att det finns en rättighet till förutsättningarna för dess existens. Det finns till exempel 
goda skäl att högt värdera en fungerande rättsstat. Men det följer inte att det finns en 
rättighet till allt det som utgör en rättsstats förutsättningar. 

Kanske är argumentet helt enkelt att yttrandefriheten medför goda konsekvenser 
och att fri åsiktsbildning är ett exempel på det. Yttrandefriheten bör respekteras efter-
som den främjar en fri åsiktsbildning som kommer alla till del. Joseph Raz argumente-

Law Journal, 1988: 38, 1–41 och Andrei Marmor, ”Do we have a right to common goods?” 
Canadian Journal of Law and Jurisprudence, 2001:14, 218. Réaume menar att det är en be-
greppslig omöjlighet att vara skyldig att utföra frivilliga handlingar, medan Marmor menar att 
det vore normativt orimligt att begära dem.



119ludvig beckman

rar på ett liknande sätt när han hävdar att yttrandefriheten bör betraktas som en kol-
lektiv nyttighet i kraft av sin betydelse för demokratin.

Denna nyttighet, att leva i ett demokratiskt samhälle, som de flesta har ett enskilt intresse i 
är också en kollektiv nyttighet. Dess existens består delvis i rätten att uttrycka sin politiska 
mening fritt i offentligheten. Alltså är denna rättighet en kollektiv nyttighet, en nyttighet 
som inte enbart tillfaller de som har denna rättighet, men också allmänheten i stort.19

Raz menar alltså att yttrandefriheten, liksom andra demokratiska rättigheter, är en 
kollektiv nyttighet eftersom dess fördelar ”inte enbart tillfaller dem som har denna rät-
tighet”. Ett skäl för att respektera den enskildes yttrandefrihet är att den gynnar fler än 
den enskilde.20 Raz poäng är att skälet för en rätt till yttrandefrihet inte kan reduceras 
till dess betydelse för den enskilde rättighetsinnehavaren. 

En tolkning av den uppfattningen är att yttrandefrihetens värde främst bestäms av 
dess konsekvenser för samhället i stort. Detta är ett slags ”rättighetskonsekventialism”, 
rättigheter är motiverade såvitt de totalt sett har goda konsekvenser, inte för att de 
främjar angelägna intressen hos den enskilde. 

Raz genomför ett enkelt tankeexperiment för att illustrera argumentet. Han hävdar 
att det är bättre att leva i ett samhälle där den egna yttrandefriheten inte respekteras, 
givet att den respekteras för andra, än att leva i ett samhälle där andras yttrandefrihet 
inte respekteras och endast den egna yttrandefriheten respekteras.21 Tankeexperimen-
tet visar att yttrandefriheten har ett värde för den enskilde som går utöver värdet av att 
den egna yttrandefriheten respekteras. En liknelse är att ett välfungerande järnvägsnät 
bidrar positivt till mitt välstånd även om det vore fallet att jag inte själv kunde eller ens 
tilläts använda järnvägen. De goda konsekvenserna av andras yttrandefrihet, liksom de 
goda konsekvenserna av andras tillgång till goda järnvägar, tillfaller mig oavsett min 
egen tillgång till dessa nyttigheter.

	19	 Joseph Raz, Ethics in the public domain. Oxford 1995, s. 153. Min översättning.
	20	 Mot Raz ståndpunkt har Waldron (1987) invänt att det inte kan finnas rättigheter till kollek-

tiva nyttigheter som är av det slaget att de inte kan individualiseras (vilka Waldron kallar för 
”gemensamma nyttigheter”). Rättigheter förutsätter att någon har en rätt till specifik del av en 
nyttighet. Om ett demokratiskt samhälle inte kan individualiseras i denna mening, kan denna 
nyttighet därför inte utgöra en grund för individuella rättigheter. Marmor (2001) har i sin tur 
påpekat att det kan finnas rättigheter till andelar av kollektiva nyttigheter även om det inte 
finns en rätt till nyttigheten som sådan. En rättighet till jämlikt demokratiskt inflytande är en 
rättighet till en andel av en kollektiv nyttighet. Samma resonemang kan möjligen överföras till 
yttrandefriheten. Den enskildes rätt till yttrandefrihet skulle i så fall beskrivas som en jämlik 
andel av den kollektiva nyttigheten fri åsiktsbildning.

	21	 Raz (1995), s. 54. Resonemanget är analogt med hur till exempel Thomas Christiano har 
argumenterat för demokratiska rättigheter i ”An instrumental argument for a human right to 
democracy”, Philosophy and Public Affairs, 2011:39(2), 142–176. Enligt honom är demokratin 
en mänsklig rättighet eftersom det finns starka belägg för att demokratiska institutioner för-
bättrar skyddet för andra och mer grundläggande mänskliga rättigheter.



120 kvhaa Konferenser 98

Ett sådant synsätt tycks dock oförenligt med hur vi vanligen föreställer oss vad rät-
tigheter är. Rättigheter ger upphov till skyldigheter eftersom skyldigheterna är nöd-
vändiga för att skydda vissa grundläggande intressen hos rättighetsinnehavaren. Skyl-
digheten att respektera en rättighet har följaktligen en bestämd ”riktning”; de riktar sig 
mot rättighetsinnehavaren. Men om grunden för en rättighet är att den medför goda 
konsekvenser för andra än rättighetsinnehavaren är det oklart mot vem skyldigheteten 
att respektera rättigheten ska riktas. En eventuell skyldighet att främja den fria åsikts-
bildningen kan inte likställas med skyldigheten att respektera den enskildes yttrande-
frihet. Uppfattningen att yttrandefriheten främjar fri åsiktsbildning och demokrati 
ger inte skäl för slutsatsen att andra är skyldiga mig att respektera min rätt att uttrycka 
mig. En individuell rätt till yttrandefrihet följer inte ur uppfattningen att det finns en 
skyldighet att främja fri åsiktsbildning och demokrati.

Kollektiva intressen och rättigheter

Trots de invändningar som kan riktas mot Raz argument finns det anledning att bevara 
insikten att yttrandefrihetens betydelse är större än dess betydelse för den enskilde rät-
tighetsinnehavaren. När lagstiftaren hävdar att yttrandefriheten ska säkerställa en fri 
åsiktsbildning handlar det inte enbart om den enskildes välbefinnande. För att rädda 
uppfattningen att enskildas rätt till yttrandefrihet kan motiveras av den fria åsikts-
bildningens betydelse för oss alla behöver vi därför klargöra hur detta resonemang 
skiljer sig från den rättighetskonsekventialism som avvisats i föregående avsnitt. Är det 
möjligt att försvara individuella rättigheter med hänvisning till kollektiva intressen?

Ett kollektivt intresse kan beskrivas som ett gemensamt intresse och detta kan i sin 
tur förstås på två olika sätt. En innebörd av gemensamma intressen är de utgör grupp-
intressen, det vill säga intresset att bevara eller främja egenskaper hos en grupp. Ett 
exempel på ett gemensamt intresse som utgör ett gruppintresse är självbestämmande; 
de som tillhör en grupp kan önska styra sig själva och har därför ett gruppintresse ef-
tersom det avser en egenskap hos dem som grupp. 

Det är gemensamma intressen i en annan betydelse som åsyftas i påståendet att ytt-
randefriheten kan motiveras utifrån kollektiva intressen. Innebörden är att intresset 
delas av flera personer. Att flera personer delar ett intresse utesluter inte att intresset 
avser deras personliga välbefinnande. Ett kollektivt intresse kan i den meningen för-
stås som ett intresse för var och en, som delas av många. Poängen är att en individuell 
rättighet är möjlig att motivera med hänvisning till kollektiva intressen givet att det 
är otillräckligt att hänvisa till en enskild persons intresse som grund för rättigheten. I 
fallet med fri åsiktsbildning tycks det också vara otillräckligt att hänvisa till en enskild 
persons intresse. Det är osannolikt att min rätt till yttrandefrihet kan härledas ur mitt 
enskilda intresse av en fri åsiktsbildning. En anledning är att respekten för min ytt-



121ludvig beckman

randefrihet inte framstår som nödvändig för att förverkliga en fri åsiktsbildning. En 
ytterligare anledning är att fördelarna för mig  av en fri åsiktsbildning är relativt blyg-
samma i jämförelse med de mycket omfattande resurser som krävs för att säkerställa en 
fri åsiktsbildning i samhället. Slutsatsen ter sig emellertid annorlunda om vi hänvisar 
till allas gemensamma intresse av en fri åsiktsbildning. Även om någon enskild persons 
yttrandefrihet är av marginell betydelse för den fria åsiktsbildningen, har det onekli-
gen stor betydelse om allas yttrandefrihet skulle respekteras. Dessutom tycks det inte 
längre orimligt att de fördelar som alla tillsammans åtnjuter av en fri åsiktsbildning 
kan motivera de resurser som krävs för att säkerställa den. Allas gemensamma intresse 
av fri åsiktsbildning är följaktligen tillräckligt för att tillerkänna alla en individuell rät-
tighet till yttrandefrihet.

Resonemanget undviker rättighetskonsekventialismens svårigheter eftersom argu-
mentet inte är att yttrandefriheten enbart utgör ett redskap för samhällsnyttan. Skyl-
digheten att respektera yttrandefriheten riktar sig inte mot demokratin eller den fria 
åsiktsbildningen som sådan, utan mot den enskilde. Fri åsiktsbildning är ett gemen-
samt intresse och just eftersom det är betydelsefullt för var och en kan det motivera en 
individuell rätt till yttrandefrihet.

En invändning är emellertid att det förblir oklart hur ett intresse som delas av 
många kan erbjuda skäl för en individuell rättighet. Problemet med det resonemanget 
är antagandet att något blir mer betydelsefullt bara för att det delas med andra. Men 
som bland andra David Miller22 påpekat blir inte lättviktiga eller triviala intressen mer 
betydelsefulla bara för att många har dem. Många har till exempel ett intresse av att 
titta på fotboll. Och även om det finns anledning att ta hänsyn till människors intresse 
av att titta på fotboll, finns det ingen grundläggande rättighet att få titta på fotboll ef-
tersom det underliggande intresset inte är centralt för den enskildes välbefinnande. I 
jämförelse med mycket annat är fotboll trivialt och det blir inte mindre trivialt bara 
för att många delar ett sådant intresse.

För att fri åsiktsbildning, men inte fotboll, ska kunna erbjuda en grund för en rättig-
het, måste det vara möjligt att utpeka någon relevant och icke godtycklig skillnad dem 
emellan. En skillnad är att den enskildes intresse av fri åsiktsbildning är oskiljaktigt 
från andras intresse av fri åsiktsbildning. Om vissa personers möjligheter att yttra, ut-
trycka och publicera sig begränsas, drabbar det inte bara dem utan även andra. Ett så-
dant samband mellan den enskildes och andras intressen saknas när det gäller fotboll; 
en persons fotbollsintresse kan tillgodoses även om andra personers fotbollsintresse 
inte tillgodoses. Poängen är att den utsträckning i vilken en person kommer i åtnjutan-
de av den fria åsiktsbildningens fördelar har ett samband med den utsträckning i vilken 
andra får del av dess fördelar. Om möjligheten för mig att åtnjuta en fri, granskande 

	22	 David Miller, “Group right, human rights and citizenship”, European Journal of Philosophy, 
2002:2(10), 178–195.



122 kvhaa Konferenser 98

och allsidig offentlighet beror på om du kommer i åtnjutandet av en fri, granskande 
och allsidig offentlighet, har jag ett intresse av att du får dina intressen tillgodosedda. 
Och om det gäller för mig, gäller detsamma för dig. Allas intresse av fri åsiktsbildning 
gynnas alltså av att allas intresse av fri åsiktsbildning tillgodoses. 

Fri åsiktsbildning utgör således ett kollektivt intresse, både i den bemärkelsen att 
det utgör ett gemensamt intresse som vi delar med varandra och i den bemärkelsen att 
var och en har ett intresse av att andras intresse tillgodoses. Yttrandefriheten är en indi-
viduell rättighet eftersom den är av särskild betydelse för att värna ett i dubbel mening 
kollektivt intresse av fri åsiktsbildning.23 

Slutsatser

En individuell rätt till yttrandefrihet kan inte försvaras med hänvisning till fördelarna 
för samhället i stort. I den meningen duger det inte att som Nordencrantz utpeka 
tryckfriheten som ett ”nyttigt påfund” med avseende på olika praktiska ändamål. 
Nyttighetsargumentet kan inte förklara varför det föreligger en skyldighet som riktar 
sig mot den enskilde rättighetsinnehavaren. Samtidigt tycks yttrandefriheten ha en 
betydelse som går utöver dess betydelse för den enskilde. Den uppfattningen kommer 
till uttryck i det i Regeringsformen framförda påståendet att yttrandefriheten syftar 
till att främja ”fri åsiktsbildning”.

Här har presenterats ett försök att förena idén om yttrandefriheten som individuell 
rättighet med föreställningen att dess främsta syfte är att säkerställa en fri åsiktsbild-
ning. Den förklaring som givits är att betydelsen av yttrandefrihet, för den enskilde, 
ökar om var och en delar ett intresse av att andra får tillgång till fri åsiktsbildning. Gi-
vet att en fri åsiktsbildning avser en offentlighet som granskar makten och informerar 
medborgarna har den enskilde både ett intresse av att få del av en fri åsiktsbildning och 
ett intresse av att den kommer andra till del. Ju bättre andras intresse av fri åsiktsbild-
ning tillgodoses, desto bättre tillgodoses vårt eget intresse av fri åsiktsbildning. Fri 
åsiktsbildning är i den meningen ett kollektivt intresse som motiverar en individuell 
rätt till yttrandefrihet.

	23	 Ett ytterligare villkor för att motivera en individuell rättighet med hänvisning till kollektiva 
intressen är att samma rättighet inte är möjlig att motivera enbart med hänvisning till den 
enskildes intresse, ty i så fall vore det överflödigt att alls tala om kollektiva intressen. Till 
exempel kanske akutsjukvård kan beskrivas som ett kollektivt intresse i den meningen att det 
delas av många. Samtidigt är tillgång till akutsjukvård av stor betydelse för var och en och kan 
därför lika gärna kan motiveras utifrån den enskildes intresse. I så måtto vore det överflödigt 
att hänvisa till ett kollektivt intresse för att motivera rättigheten i fråga.



123ludvig beckman

Referenser
Alexander, Larry & Paul Horton (1984), ”The impossibility of a free speech princi-

ple”, Northwestern University Law Review, 78.
Axberger, Hans-Gunnar (2009), ”Justitieombudsmannen, tryckfriheten och makt-

delningen”, i: Margareta Brundin & Magnus Isberg (red.), Maktbalans och 
kontrollmakt. Stockholm.

Christiano, Thomas (2011), ”An instrumental argument for a Human Right to 
Democracy”, Philosophy and Public Affairs, 39(2), 142–176.

Dworkin, Ronald (1977), Taking rights seriously. Cambridge, MA.
Eek, Hilding (1943), ”1766 års Tryckfrihetsförordning, dess tillkomst och betydelse  

i rättsutvecklingen”, Statsvetenskaplig Tidskrift, 46.
Forsskål, Peter (1759), Tankar om borgerliga friheten. Stockholm.
Hirschfeldt, Johan (2009), ”Den återerövrade tryckfriheten 1809”, i: Margareta 

Brundin & Magnus Isberg (red.), Maktbalans och kontrollmakt. Stockholm.
Holmberg, Erik & Stjernqvist, Nils (1995), Vår författning. Stockholm.
Lamer, Wiebke (2016), ”Promoting the people’s surrogate: The case for press free-

dom as a distinct human right”, Journal of Human Rights, 15, 3.
Lange, David (2002), ”The speech and press clause”, Texas Law Review, 80.
Marmor, Andrei (2001), ”Do we have a right to common goods?”, Canadian Journal 

of Law and Jurisprudence, 14.
Meiklejohn, Alexander (1965), Political freedom. The constitutional powers of the  

people. New York.
Miller, David (2002), ”Group rights, human rights and citizenship”, European 

Journal of Philosophy, 2:10, 178–195.
Nordencrantz, Anders (1766), Om skrif-frihet. Stockholm.
Raz, Joseph (1986), The morality of freedom. Oxford.
Raz, Joseph (1995), Ethics in the public domain. Oxford.
Réaume, Denise (1988), ”Individuals, groups, and rights to public goods”, University 

of Toronto Law Journal, 38, 1–41.
Regeringskansliet (2014), Introduktion till den gemensamma värdegrunden för stats-

anställda. Stockholm.
Schauer, Frederick (1993), ”A comment on the Structure of rights symposium: 

Individual rights and the powers of government”, Georgia Law Review, 27, 
415–435.

SOU 1979:49, Grundlagsskyddad yttrandefrihet. Stockholm.
SOU 2013:66, Översyn av det statliga stödet till dagspressen. Slutbetänkande av 

Presstödskommittén, Stockholm.
SOU 2016:4, Utredning om politisk information i skolan, Stockholm.
Sunstein, Cass (1995), ”Rights and their critics”, Notre Dame Law Review, 70. 



124 kvhaa Konferenser 98

Strömberg, Håkan (1968), ”Lagen och den politiska yttrandefriheten”, 
Statsvetenskaplig Tidskrift, 71, 207–219.

Waldron, Jeremy (1987), ”Can communal goods be human rights?”, Archives 
Européennes de Sociologie, 27, 296–321.



Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets 
Akademiens serie Konferenser

	 1	 Människan i tekniksamhället. Föredrag och diskussioner vid Vitterhetsakademiens konfe
rens 25–27 januari 1977. 1977

	 2	 Människan i tekniksamhället. Bibliografi. 1977
	 3	 Swedish-Polish Literary Contacts. 1979
	 4	 Människan, kulturlandskapet och framtiden. Föredrag och diskussioner vid Vitterhetsaka

demiens konferens 12–14 februari 1979. 1980
	 5	 Människan, kulturlandskapet och framtiden. Bibliografi. Ed. Arnold Renting. 1980
	 6	 Safe Guarding of Medieval Altarpieces and Wood Carvings in Churches and Museums.  

A Conference in Stockholm, May 28–30 1980. 1981
	 7	 Tolkning och tolkningsteorier. Föredrag och diskussioner vid Vitterhetsakademiens sympo-

sium 17–19 november 1981. 1982
	 8	 Research on Tropes. Proceedings of a Symposium Organized by the Royal Academy of 

Letters History and Antiquities and the Corpus Troporum, Stockholm, June 1–3 1981. Ed. 
Gunilla Iversen. 1983

	 9	 Om stilforskning. Föredrag och diskussionsinlägg vid Vitterhetsakademiens symposium 
16–18 november 1982. 1983

	 10	 J. V. Snellman och hans gärning. Ett finskt-svenskt symposium hållet på Hässelby slott 1981 
till 100-årsminnet av Snellmans död. 1984

	 11	 Behövs ”småspråken”? Föredrag vid Vitterhetsakademiens konferens den 22 november 1983. 
1984

	 12	 Altaistic Studies. Papers Presented at the 25th Meeting of the Permanent International  
Altaistic Conference at Uppsala June 7–11, 1982. Eds Gunnar Jarring and Staffan Rosén. 1985

	 13	 Att vara svensk. Föredrag vid Vitterhetsakademiens symposium 12–13 april 1984. 1985
	 14	 Samhällsplanering och kulturminnesvård. Föredrag och diskussionsinlägg vid Vitterhetsaka-

demiens symposium 28 mars 1985. 1986
	 15	 Runor och runinskrifter. Föredrag vid Riksantikvarieämbetets och Vitterhetsakademiens 

symposium 8–11 september 1985. 1987
	 16	 The Slavic Literatures and Modernism. A Nobel Symposium August 5–8 1985. Ed. Nils Åke 

Nilsson. 1987
	 17	 Nubian Culture: Past and Present. Main Papers Presented at the Sixth International Confer-

ence for Nubian Studies in Uppsala, 11–16 August, 1986. Ed. Tomas Hägg. 1987
	 18	 ”1786”. Vitterhetsakademiens jubileumssymposium 1986. 1988
	 19	 Polish-Swedish Literary Contacts. A Symposium in Warsaw September 22–26 1986. Eds  

Maria Janion and Nils Åke Nilsson. 1988
	20	 Sverige och Petersburg. Vitterhetsakademiens symposium 27–28 april 1987. Red. Sten Carls-

son och Nils Åke Nilsson. 1989
	 21	 Tradition and Modern Society. A Symposium at the Royal Academy of Letters History and 

Antiquities, Stockholm, November 26–29, 1987. Ed. Sven Gustavsson. 1989
	 22	 Die Bronzezeit im Ostseegebiet. Ein Rapport der Kgl. Schwedischen Akademie der Literatur 

Geschichte und Altertumsforschung über das Julita-Symposium 1986. Ed. Björn Ambro-
siani. 1989



	 23	 Bilden som källa till vetenskaplig information. Föredrag vid Vitterhetsakademiens sympo-
sium 13–14 april 1989. Red. Allan Ellenius. 1990

	24	 Att tala utan ord. Människans icke-verbala uttrycksformer. Föredrag vid symposium i Vitter
hetsakademien 25–26 oktober 1989. Red. Göran Hermerén. 1991

	 25	 Boris Pasternak och hans tid. Föredrag vid symposium i Vitterhetsakademien 28–30 maj 
1990. Red. Peter Alberg Jensen, Per-Arne Bodin och Nils Åke Nilsson. 1991

	 26	 Czeslaw Milosz. A Stockholm Conference. September 9–11, 1991. Ed. Nils Åke Nilsson. 1992
	 27	 Contemplating Evolution and Doing Politics. Historical Scholars and Students in Sweden 

and in Hungary Facing Historical Change 1840–1920. A Symposium in Sigtuna, June 1989. 
Ed. Ragnar Björk. 1993

	 28	 Heliga Birgitta – budskapet och förebilden. Föredrag vid jubileumssymposiet i Vadstena 3–7 
oktober 1991. Red. Alf Härdelin och Mereth Lindgren. 1993

	 29	 Prehistoric Graves as a Source of Information. Symposium at Kastlösa, Öland, May 21–23, 
1992. Ed. Berta Stjernquist. 1994

	 30	 Rannsakningar efter antikviteter – ett symposium om 1600-talets Sverige. Red. Evert  
Baudou och Jon Moen. 1995

	 31	 Religion in Everyday Life. Papers given at a symposium in Stockholm, 13–15 September 1993. 
Ed. Nils-Arvid Bringéus. 1994

	 32	 Oscar Montelius 150 years. Proceedings of a Colloquium held in the Royal Academy of Let-
ters, History and Antiquities, Stockholm, 13 May 1993. Ed. Paul Åström. 1995

	 33	 August Strindberg och hans översättare. Föredrag vid symposium i Vitterhetsakademien  
8 september 1994. Red. Björn Meidal och Nils Åke Nilsson. 1995

	 34	 The Aim of Laboratory Analyses of Ceramics in Archaeology, April 7–9 1995 in Lund, Swe-
den. Eds Anders Lindahl and Ole Stilborg. 1995

	 35	 Qumranlitteraturen. Fynden och forskningsresultaten. Föreläsningar vid ett symposium i 
Stockholm den 14 november 1994. Red. Tryggve Kronholm och Birger Olsson. 1996

	 36	 Words. Proceedings of an International Symposium, Lund, 25–26 August 1995. Ed. Jan Svart-
vik. 1996

	 37	 History-Making. The Intellectual and Social Formation of a Discipline. Proceedings of an 
International Conference, Uppsala, September 1994. Eds Rolf Torstendahl and Irmline Veit-
Brause. 1996

	 38	 Kultursamanhengar i Midt-Norden. Tverrfagleg symposium for doktorgradsstudentar og 
forskarar. Førelesingar ved eit symposium i Levanger 1996. Red. Steinar Supphellen. 1997

	 39	 State and Minorities. A Symposium on National Processes in Russia and Scandinavia, 
Ekaterinburg. March 1996. Eds Veniamin Alekseyev and Sven Lundkvist. 1997

	40	 The World-View of Prehistoric Man. Papers presented at a symposium in Lund, 5–7 May 
1997. Eds Lars Larsson and Berta Stjernquist. 1998

	 41	 Forskarbiografin. Föredrag vid ett symposium i Stockholm 12–13 maj 1997. Red. Evert Bau-
dou. 1998

	 42	 Personnamn och social identitet. Handlingar från ett Natur och Kultur-symposium i Sigtuna 
19–22 september 1996. Red. Thorsten Andersson, Eva Brylla och Anita Jacobson-Widding. 
1998

	 43	 Philipp Melanchthon und seine Rezeption in Skandinavien. Vorträge eines internationalen 
Symposions an der Königlichen Akademie der Literatur, Geschichte und Altertümer an-
läßlich seines 500. Jahrestages in Stockholm den 9.–10. Oktober 1997. Herausgegeben von 
Birgit Stolt. 1998



	44	 Selma Lagerlöf Seen from Abroad – Selma Lagerlöf i utlandsperspektiv. Ett symposium i 
Vitterhetsakademien den 11 och 12 september 1997. Red. Louise Vinge. 1998

	 45	 Bibeltolkning och bibelbruk i Västerlandets kulturella historia. Föreläsningar vid ett sympo-
sium i Stockholm 27 oktober 1997. Red. Tryggve Kronholm och Anders Piltz. 1999

	46	 The Value of Life. Papers presented at a workshop at the Royal Academy of Letters, History 
and Antiquities, April 17–18, 1997. Eds Göran Hermerén and Nils-Eric Sahlin. 1999

	 47	 Regionala samband och cesurer. Mitt-Norden-symposium II. Föreläsningar vid ett sympo-
sium i Stockholm 1997. Red. Staffan Helmfrid. 1999

	48	 Intuitive Formation of Meaning. Symposium held in Stockholm, April 20–21 1998. Ed. Sven 
Sandström. 2000

	 49	 An Assessment of Twentieth-Century Historiography. Professionalism, Methodologies, Writ-
ings. Ed. Rolf Torstendahl. 2000

	 50	 Stiernhielm 400 år. Föredrag vid internationellt symposium i Tartu 1998. Red. Stig Örjan 
Ohlsson och Bernt Olsson. 2000

	 51	 Roman Gold and the Development of the Early Germanic Kingdoms. Symposium in Stock-
holm 14–16 Nov. 1997. Ed. Bente Magnus. 2001 

	 52	 Kyrkovetenskap som forskningsdisciplin. Ämneskonferens i Vitterhetsakademien, 12–13  
november 1998. Red. Sven-Åke Selander. 2001

	 53	 Popular Prints and Imagery. Proceedings of an International Conference in Lund 5–7 Octo-
ber 2000. Eds Nils-Arvid Bringéus and Sten Åke Nilsson. 2001

	 54	 The Chronology of Base-Ring Ware and Bichrome Wheel-Made Ware. Proceedings of a  
Colloquium held in the Royal Academy of Letters, History and Antiquities, Stockholm, 
May 18–19 2000. Ed. Paul Åström. 2001

	 55	 Meaning and Interpretation. Conference held in Stockholm, September 24–26 1998. Ed. 
Dag Prawitz. 2001

	 56	 Swedish-Polish Modernism. Literature – Language – Culture. Conference held in Cracow, 
Poland, April 20–21 2001. Eds Małgorzata Anna Packalén and Sven Gustavsson. 2003

	 57	 Nationalutgåva av de äldre geometriska kartorna. Konferens i Stockholm 27–28 november 
2003. Red. Birgitta Roeck Hansen. 2005

	 58	 Medieval Book Fragments in Sweden. An International Seminar in Stockholm, 13–16 No-
vember 2003. Ed. Jan Brunius. 2005

	 59	 Trygghet och äventyr. Om begreppshistoria. Red. Bo Lindberg. 2005
	60	 Wisława Szymborska. A Stockholm Conference May 23–24, 2003. Eds Leonard Neuger och 

Rikard Wennerholm. 2006
	 61	 Konsterna och själen. Estetik ur ett humanvetenskapligt perspektiv. Red. Göran Hermerén. 

2006
	 62	 Litteraturens värde – Der Wert der Literatur. Konferens i Stockholm 26–28 november 2004. 

Red. Antje Wischmann, Eva Hættner Aurelius och Annegret Heitmann. 2006
	 63	 Stockholm – Belgrade. Proceedings from the Third Swedish-Serbian Symposium in Stock-

holm, April 21–25, 2004. Ed. Sven Gustavsson. 2007
	 64	 När religiösa texter blir besvärliga. Hermeneutisk-etiska frågor inför religiösa texter. Red. 

Lars Hartman. 2007
	 65	 Scholarly Journals between the Past and the Future. The Fornvännen Centenary Round-

Table Seminar, Stockholm, 21 April 2006. Ed. Martin Rundkvist. 2007
	 66	 Hela världen är en teater. Åtta essäer om Lars Wivallius. Red. Kurt Johannesson och Håkan 

Möller. 2007



	 67	 Efter femtio år: Aniara 1956–2006. Föredrag vid ett symposium i Kungl. Vitterhetsaka
demien 12 oktober 2006. Red. Bengt Landgren. 2007

	 68	 Jordvärderingssystem från medeltiden till 1600-talet. Red. Alf Ericsson. 2008
	 69	 Astrid Lindgrens landskap. Hur landskapets kulturarv förändras, förstås, förvaltas och för-

medlas. Red. Magnus Bohlin. 2009
	 70	 Kyrkohistoria – perspektiv på ett forskningsämne. Red. Anders Jarlert. 2009
	 71	 Skärgård och örlog. Nedslag i Stockholms skärgårds tidiga historia. Red. Katarina Schoerner. 

2009
	 72	 Emilia Fogelklou läst i dag. Nio essäer. Red. Anders Jeffner. 2010
	 73	 Saint Birgitta, Syon and Vadstena. Papers from a Symposium in Stockholm 4–6 October 

2007. Eds Claes Gejrot, Sara Risberg and Mia Åkestam. 2010
	 74	 Universitetsrankning och bibliometriska mätningar: Konsekvenser för forskning och kun-

skapsutveckling. Red. Göran Hermerén, Kerstin Sahlin och Nils-Erik Sahlin. Sammanställn. 
Ulrika Waaranperä. 2011

	 75	 Jämtland och den jämtländska världen 1000–1645. Red. Olof Holm. 2011
	 76	 Konsten och det nationella. Essäer om konsthistoria i Europa 1850–1950. Red. Martin Olin. 

2013
	 77	 Cent ans d’études scandinaves. Centenaire de la fondation de la chaire de Langues et lit-

tératures scandinaves à la Sorbonne en 1909. Dir. Sylvain Briens, Karl Erland Gadelii, May-
Brigitte Lehman et Jean-Marie Maillefer. 2012

	 78	 Från Nyens skans till Nya Sverige. Språken i det Svenska Riket under 1600-talet. Red. Bo  
Andersson och Raimo Raag. 2012

	 79	 Språk och ordkonst in österled. Red. Anders Jeffner. 2012 
	 80	 La Linguistique dans tous les sens. Dir. Françoise Sullet-Nylander, Hugues Engel et Gunnel 

Engwall. 2013
	 81	 Trust and confidence in scientific research. Eds Göran Hermerén, Kerstin Sahlin and Nils-

Eric Sahlin. 2013
	 82	 The Birgittine Experience. Papers from the Birgitta Conferene in Stockholm 2011. Eds Claes 

Gejrot, Mia Åkestam and Roger Andersson. 2013
	 83	 Text, tal och tecken. Några perspektiv inom språkforskningen. Red. Björn Lindblom. 2013 
	 84	 Flanörens världsbild. Red. Elena Balzamo. 2014
	 85	 Sweden–Serbia and Europe. Periphery or not? Ed. Thomas Lundén. 2014
	 86	 Richard Wagner. Werk und Wirkungen / His Works and their Impact. A Wagner Sympo-

sium 2013. Ed. Anders Jarlert. 2014
	 87	 Svensk antikforskning vid Medelhavet. Gustaf VI Adolf och fältarkeologi i historiskt per

spektiv. Red. Frederick Whitling. 2014
	 88	 The Eufemiavisor and Courtly Culture. Time, Texts, and Cultural Transfer. Papers from a 

symposium in Stockholm 11–13 October 2012. Eds Olle Ferm, Ingela Hedström, Sofia  
Lodén, Jonatan Pettersson and Mia Åkestam. 2015

	 89	 Klassisk filologi i Sverige. Reflexioner, riktningar, översättningar, öden. Red. Eric Cullhed 
och Bo Lindberg. 2015

	 90	 Kyrkobyggnad och kyrkorum. Forskningsfrågor. Red. Jan von Bonsdorff, Ingmar Brohed och 
Anders Jarlert. 2017

	 91	 Performativity in Literature. The Lund–Nanjing Seminars. Eds Eva Hættner Aurelius, He 
Chengzhou and Jon Helgason. 2016



	 92	 Tears, Sighs and Laughter. Expressions of Emotions in the Middle Ages. Eds Per Förnegård, 
Erika Kihlman, Mia Åkestam and Gunnel Engwall. 2017

	 93	 Continuity and Change. Papers from the Birgitta Conference at Dartington 2015. Eds Elin 
Andersson, Claes Gejrot, E.A. Jones and Mia Åkestam. 2017

	 94 	 Spiritual and Ecclesiastical Biographies. Research, Results, and Reading. Ed. Anders Jarlert. 
2017

	 95 	 Dominus Episcopus. Medieval Bishops between Diocese and Court. Ed. Anthony John 
Lappin with Elena Balzamo. 2018

	 96 	 Platsens kulturella betydelse. Juridiken kring Nationalstadsparken. Red. Ulf Sporrong. 2018
	 97 	 Early Modern Academic culture. Ed. Bo Lindberg. 2018
	 98	 Opinionsfrihet och religion. Red. Bo Lindberg. 2018








