
kungl. vitterhets historie 
och antikvitets akademien

konferenser 79

SPR ÅK OCH OR D- 
KONST I ÖSTER LED



kvhaa konferenser 79





Språk och ordkonst i österled  
 
Redaktör: Anders Jeffner

Konferenser 79

kungl. vitterhets historie och 
antikvitets akademien



Språk och ordkonst i österled. Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien, Konferenser 79. 
Stockholm 2012. 71 s.

Abstract
(Western Asian languages and texts.) The authors of this book are all philologists from Scandinavian 
universities and active members of the Swedish Research Institute in Istanbul. Together they show 
how linguistic studies can deepen our knowledge of different cultures and enrich our own views.
  Éva Á. Csató is professor in Turkic languages. In her article she deals with endangered languages 
focusing on a small Turkic language, Karaim, spoken in Lithuania by a diminishing number of native 
speakers. The author illustrates how the loss of the Karaim language leads to the discontinuation of 
a long cultural tradition. She argues that there are good reasons to document endangered languages 
and the cultural heritage encoded in them. The next author, Joakim Enwall, is professor of Chinese. 
He describes how he has found some 18th century manuscripts in Georgia that are written in a kind 
of Turkic language, but with Georgian letters. An analysis of these manuscripts shows that they are 
texts in Middle Azerbaijani. This leads the author to a discussion of the use of Georgian letters for 
texts in other languages than Georgian. He points out many different possible social reasons for 
such a use and discusses the development of the Georgian alphabet. Bernt Brendemoen, professor of 
Turcology, has translated Orhan Pamuk into Norwegian. In this article he discusses and exemplifies 
principal problems in crossing linguistic and cultural borders when translating literary texts. He also 
compares different and divergent translations of Pamuk. The last article also deals with the problems 
of translation, but now translations of poetry from old and modern Iranian languages. The author, 
Bo Utas, is professor emeritus of Iranian languages. He gives many examples from his own transla-
tions and illustrates general problems in the translation of poetry.

Keywords
Western Asian languages, Turkish, Karaim, Georgia, Georgian alphabet, linguistic studies, Middle 
Azerbaijani, Orhan Pamuk, translation, Iranian poetry.

© 2012 Författarna och KVHAA, Stockholm

ISBN 978-91-7402-414-2/pdf
ISSN 0348-1433

Utgivare	 Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien (KVHAA), 
	 Box 5622, 114 86 Stockholm
	 www.vitterhetsakad.se
Distribution		  eddy.se ab, Box 1310, 621 24 Visby 

	 http://vitterhetsakad.bokorder.se
Omslag, typografi	 Lars Paulsrud
Grafisk form		  Bitte Granlund/Happy Book
Tryck	 DanagårdLitho, Ödeshög 2012



Innehåll

Förord	 7

Éva Á. Csató, Språkdokumentation: En utmaning för humanistisk forskning	 9

Joakim Enwall, Transkription, translitteration eller bara skrift  
– reflektioner kring de turkiskspråkiga manuskripten i georgisk skrift	 22

Bernt Brendemoen, Å oversette Orhan Pamuk	 38

Bo Utas, Översättning av persisk poesi – principiella problem	 54

Författarförteckning	 71  





Förord

Svenska forskningsinstitutet i Istanbul är en viktig länk i det svenska humanistiska 
och samhällsvetenskapliga forskningssamarbetet. Institutet aktualiserar betydelse-
fulla forskningsområden inom stora delar av Väst- och Centralasien och förmedlar 
kontakter med universiteten i området. Det forskarkollegium, som utgör institutets 
vetenskapliga bas, har en stor ämnesbredd med forskare verksamma inom till exem-
pel sociologi, statsvetenskap, arkeologi, historia, religionsvetenskap och flertalet av 
språken inom området. Kungl. Vitterhetsakademien stöder forskningsarbetet på olika 
sätt, bland annat genom att finansiera två forskartjänster. Akademien har också gjort 
det möjligt att samla forskarkollegiets medlemmar till ämnesövergripande symposier 
av allmänt vetenskapligt intresse. År 2012 beslöt forskarkollegiet att inrikta ett sådant 
symposium mot språkforskning. Språkforskningen har utan tvekan en grundläggande 
betydelse för allt arbete inom institutet. Den spelar en liknade roll för humaniora och 
samhällsvetenskap som matematiken gör för naturvetenskapen. Symposiet kom att 
avspegla såväl den stora bredden bland institutets forskare som den metodiska sam-
stämmigheten och möjligheten till fruktbara ämnesövergripande diskussioner. Delta-
garna i symposiet var eniga om att huvudföredragen hade så stort allmänt intresse att 
de borde publiceras. Så sker här genom Vitterhetsakademiens försorg. Vi hoppas den 
här lilla boken skall ge en trevlig och inspirerande läsning.

Stockholm i oktober 2012
Anders Jeffner
Ordförande i forskarkollegiet 
vid Svenska forskningsinstitutet i Istanbul 





Språkdokumentation:  
En utmaning för humanistisk forskning
Éva Á. Csató 

Språkdöd

Varannan vecka dör ett av världens cirka 6000 – eller enligt andra beräkningar 6500 
– språk. Vid slutet av vårt århundrade kommer antalet språk att ha reducerats drama-
tiskt. Några pessimistiska prognoser förutspår att 80 procent av de språk som talas idag 
kommer att dö ut inom de närmaste hundra åren. I denna text vill jag ge uttryck för 
några tankar om hur vi språkvetare möter denna utmaning.

Ingen hyser några förhoppningar om att kunna vända denna tendens. Vi måste 
räkna med att tusentals språk försvinner. Den språkliga situationen i världen kommer 
att se annorlunda ut, men det råder delade meningar om vilka effekter detta kan leda 
till. Man har argumenterat för att världen blir bättre om vi har ett enda gemensamt 
språk – att alla onödiga problem som uppstår genom att människor talar olika språk 
kan lösas genom att man avskaffar det språkliga kaos som råder idag. Denna bibliska 
vision motsägs dock av lingvistiska bevis på att drömmen om en enspråkig värld är 
orealistisk. Variation hör till språkets väsen. Även om man skulle införa ett gemensamt 
språk i hela världen skulle det inte ta lång tid innan lokala varieteter utvecklades igen. 
Vi skall dock komma ihåg att detta inte talar mot att engelska eller kanske kinesiska 
i framtiden kan fungera som lingua franca, det vill säga ett gemensamt medium för 
kommunikation över språkgränserna. 

Många språkvetare hyser – kanske av fruktan för att förlora sitt levebröd – uppfatt-
ningen att språkdöden leder till en oåterkallelig förlust av stora delar av mänsklighe-
tens kulturarv. Språkvetaren Stephen Wurm, som själv talade omkring 30 språk – fem 
av dessa (engelska, tyska, ungerska, mongoliska och norska) i sexårsåldern – observe-
rade tidigt faran för denna förlust. Han skrev: “Each language reflects a unique world-
view and culture complex and is the means of expression of the intangible cultural 



10 kvhaa Konferenser 79

heritage of a people. With the disappearance of such a language, an irreplaceable unit 
in our knowledge and understanding of human thought and world-view has been lost 
forever, resulting in a reduction of the sum total of the reservoir of human knowledge 
as expressible through language” (2001, s. 13). 

Sanningen i dessa ord kommer jag att illustrera med ett exempel från den turkisk-
talande världen: karaimiskans öde. Det unika kulturarv som finns kodifierat i detta 
språk är en produkt av en tusenårig process i vilken olika kulturella och religiösa värl-
dar mötts i en ny syntes. Jag kommer att ge en kort beskrivning av huvuddragen i detta 
kulturarv och diskutera hur språkvetaren kan stödja detta lilla språksamfund i dess 
kamp för att bevara sin identitet. 

Karaiter och karaimer

Först en terminologisk anmärkning om hur beteckningarna ’karait’ och ’karaim’ 
används. Karaitism är en gammaltestamentlig lära som har sitt ursprung i 700-talets 
Babylonien och under medeltiden var vida spridd i Mellanöstern. Beteckningen ka-
rait, plural karaites eller karéer, används för att tala om de grupper som omfattar denna 
konfession oavsett vilket språk de talar. Anhängare till karaitismen, karaiterna, hade på 
900-talet sitt centrum i Jerusalem efter det första korståget (1099) till Bysans. En större 
grupp levde även i Kairo, men denna flyttade under Suezkrisen i mitten av 1900-talet 
till Israel. Under medeltiden fanns karaitiska grupper också på halvön Krim, till exem-
pel i de berömda klipphålorna i Chufutkale.

De karaitiska grupperna har alltså olika historisk och språklig bakgrund. De som 
bodde i Kairo, numera i Israel, talade arabiska. Karaiterna i Bysans, dagens Istanbul, 
talade ursprungligen grekiska. De som bor i Mellan- och Östeuropa, i dagens Polen, 
Litauen, Ukraina och den europeiska delen av Ryssland och talar ett turkiskt språk 
kallas karaimer (en pluralform bildad från hebreiskans קרא ’läsa’). Denna skillnad mel-
lan karaiter och karaimer används i turkologiska studier. De östeuropeiska karaimerna 
av idag har endast en vag känsla av samhörighet med de karaitiska grupperna i Mel-
lanöstern. Turkiskspråkiga karaimer levde ursprungligen på Krim och utvandrade se-
nare – på 1200-talet – till Galicien i Västukraina samt till Litauen i Baltikum, där de 
har bott under mer än sexhundra år. Deras ättlingar utgör idag nationella minoriteter 
också i Polen och Ryssland. I fortsättningen kommer jag bara att tala om de turkisk-
språkiga grupper som nu bor i Litauen, Polen, Ryssland och Ukraina på Krimhalvön 
samt i Galicien (några enstaka individer).



11éva á. csató

Karaimiska församlingar idag

Fram till början av 1900-talet levde karaimerna i små, relativt autonoma församlingar 
(džymat) som gav dem en viss ekonomisk trygghet och frihet att utöva sin religion. 
Dessa traditionella bosättningsområden upplöstes under sovjetväldet. Resultatet blev 
en viss rotlöshet som lett till att de flesta karaimer idag inte längre behärskar sitt språk 
och har ringa kunskaper om sin konfession. 

En karaimisk bosättning där traditionerna fortfarande är levande existerar dock i 
Trakai. Sedan Litauen åter blivit självständigt har den karaimiska församlingen i Tra-
kai blommat upp och påtagit sig den stora uppgiften att arbeta för en nationell för-
nyelse. Detta sker med generös hjälp från de litauiska myndigheternas sida. Ledarna 
för denna förnyelse är den lilla grupp karaimer som fortfarande är i besittning av sitt 
språkliga, kulturella och religiösa arv. 

                             figur 1. Karaimernas nationalvapen. Foto: Éva Á. Csató.



12 kvhaa Konferenser 79

Trakai-karaimernas förfäder flyttade för sexhundra år sedan, i slutet av 1300-talet, från 
Krim till de baltiska områdena, sannolikt vid samma tid som den andra turkiska lokala 
minoriteten, tatarerna. Det var den litauiske storfursten Vytautas som inkallade dem. 
Enligt karaimernas muntliga traditioner var Vytautas just i färd med att bygga sin stora 
fästning på en ö i Galvesjön och behövde soldater som kunde försvara den. De karai-
miska familjer som hörsammade kallelsen fick tillstånd att bosätta sig mitt i ett under-
bart sjölandskap, på en landtunga som sträcker sig nästan ända fram till fästningsön.

De tvåhundra karaimer som är bosatta i dagens Litauen känner sig fortfarande 
hemma i Trakai. Där har de sitt bönehus, kenesa, och den religiösa skolan, midrash, 
där de utövar sin gammaltestamentliga konfession. En fjärdedel av dem, ett antal äldre 
karaimer, talar ännu sitt turkiska modersmål karaimiska. 

Språkdokumentationen

Språkforskare vid Uppsala universitet har spelat en betydande roll i dokumentationen 
av karaimiskan. Universitetets engagemang började under den svenska stormaktstiden 
i slutet av 1600-talet då Gustaf Peringer Lillieblad (1651–1710), professor i orientaliska 
språk, år 1690 besökte de turkisktalande karaimerna i Litauen för att studera deras 
religiösa bruk och ceremonier. Peringer var professor vid Uppsala universitet under 
åren 1681–1695 och ägnade sig åt studier av semitiska, iranska och turkiska språk. 
Han var, som många andra vetenskapsmän under hans tid, intresserad av karaimernas 
kunskaper i den hebreiska bibeln. Han ville undersöka om karaimerna använde ett 
eget system för att vokalisera bibeltexterna och om de hade egna versioner av Gamla 
Testamentet. 

Efter sitt besök i Litauen skrev Peringer den 15:e april 1691 ett brev på latin riktat till 
den betydande tyske språkforskaren professor Hiob Ludolf. Detta brev är känt under 
namnet Epistola de Karaitis Lithuaniæ och är berömt eftersom det innehåller ett citat 
från den karaimiska översättningen av början på Genesis. Brevet trycktes i den tyska 
tidskriften Monatliche Unterredungen 1691. Karaimiskan skrevs på den tiden med he-
breiska bokstäver. Nedan citerar jag första raden i Genesis:

           

”I begynnelsen skapade Gud himlarna och jorden.” 

enk baš-tan yarat-ti tenri

SUPERLATIV huvud/början-
ablativ

skapa-förfluten 
tid-3singular

gud

ošol ol kök-ler-ni da ošol jer-ni

den där den himmel-plural-
ackusativ

och den jord-ackusativ



figur 2. Gustaf Peringer Lillieblad, Uppsala universitets konstsamlingar (UU 347). 
Porträttet, som är målat av Christopher Thomas (ca 1679–1715), hänger i Humanis-
tiska fakultetens rum i universitetshuset.



14 kvhaa Konferenser 79

Detta citat blev den första dokumentationen av karaimiskan för europeiska läsare. 
Med resan till karaimerna förstärkte Peringer i hög grad sitt vetenskapliga anseende. 
Han upphöjdes slutligen till adligt stånd med namnet Lillieblad. Om Peringers aka-
demiska verksamhet, hans resa till Litauen samt hans liv finns detaljerade beskrivning
ar att läsa i Csató, Gren-Eklund & Sandgren (red.) (2008).

Minnen av Peringers besök är väl bevarade hos karaimerna. En liten berättelse om 
två karaimer som besökte Uppsala författades och trycktes i en karaimisk tidskrift år 
1931. Se den svenska översättningen i Csató & Johanson (1998).

År 1998 övertog jag själv stafettpinnen från Peringer och etablerade ny kontakt 
med karaimerna. Det största problemet för den karaimiska församlingen idag är att 
bevara språkkompetensen. Den generation som växte upp efter andra världskriget 
hade ingen motivation att lära sig språket, eftersom religionen inte kunde utövas och 
familjerna var tvungna att flytta från de traditionella karaimiska bosättningsorterna. 
Till följd av detta har de endast passiva kunskaper i karaimiska och har inte kunnat 
föra språket vidare till sina barn. 

Sedan Litauen blev självständigt har den karaimiska församlingen dock börjat att 
återuppta sina kulturella aktiviteter. Tack vare att kenesan i Vilnius och i Trakai res-
taurerats kan karaimerna i Litauen idag fira sina religiösa högtider på det traditionella 
sättet. Mykolas Firkovičius, som var församlingens hazzan (religiöse och administra-
tive ledare) till år 2000, behärskade fortfarande det karaimiska språket till fullo och 
kände den karaimiska religionen väl. Han kunde läsa de gamla texterna, som är skrivna 
med hebreisk skrift, och sjunga de religiösa sångerna. Genom en otrolig arbetsinsats 
gjorde han allt för att föra sina kunskaper vidare till den nya generationen. Han gav ut 
de karaimiska bönerna, som tidigare bara skrivits med hebreisk skrift, i transkription 
enligt litauisk ortografi. Han skrev böcker om utövandet av religionen och en lärobok 
om det karaimiska språket för karaimiska barn. Han arbetade både som hazzan och 
som lärare. Efter hans död var församlingen mycket bekymrad för framtiden. Under 
2011 begravdes sedan hans efterföljare, Marek Lavrinovič, en av de sista kompetenta 
talarna av språket.

Dokumentationen och beskrivningen av karaimernas språkliga, religiösa och kul-
turella arv har därför blivit en brådskande uppgift. Uppsala universitet har engagerat 
sig i att bistå det karaimiska samhället i dess kamp för att bevara sin identitet, och etis-
ka frågor av detta arbete har diskuterats på ett fakultetsövergripande plan; se Csató & 
Huss (2010). Jag själv har arbetat med att dokumentera det talade karaimiska språket 
och givit ut flera artiklar samt en multimedia-CD som skall hjälpa karaimerna att lära 
sig språket. Under de senaste tio åren har jag med finansiellt stöd från Svenska Institu-
tets Östersjöprogram varje sommar anordnat en sommarskola i Trakai. Karaimiska fa-
miljer från Ukraina, Polen, Ryssland och andra delar av världen har kommit till denna 
skola för att få kunskap om sina traditioner. Programmet har utarbetats i samarbete 



15éva á. csató
mellan Uppsala universitet och de karaimiska församlingarna. Under de senaste två 
terminerna har jag givit en internetbaserad distanskurs i karaimiska för deltagare från 
olika europeiska länder samt USA och Japan; se www.turkiclanguages.com.

Språkvetenskaplig kompetens är ett nödvändigt bidrag i kampen för att bevara 
språket och därmed en unik kulturell miljö och tradition. Uppgiften är mycket svår 
och kräver internationellt samarbete. Ett nätverk av forskare i Uppsala och vid polska, 
finska och ukrainska universitet har byggts upp för att stödja de karaimiska försam-
lingarna.

Varför dokumentera?

På ett vetenskapligt sammanträde frågade en framstående Uppsalaprofessor mig om 
meningen med att ägna sig åt forskning om hotade språk. Hans fråga löd: ”Kan du 
säga mig varför du engagerar dig för karaimiskan när det finns fler vargar i Sverige 
än karaimer i Litauen?” Om vi nu bortser från den klart olämpliga jämförelsen, så 
är frågan självklart berättigad. Tidigare har jag argumenterat för att det karaimiska 
språksamfundet behöver hjälp. Det är bara en aspekt. Här vill jag kort nämna några 
argument för att forskningen om små språk också kan vara till allmän nytta.

I citatet på sidan 9–10 ovan formulerar Wurm tanken att varje språk reflekterar en 
unik världsbild som är en del av människans oantastbara kulturella arv. När det språk 
på vilket detta arv är kodifierat försvinner så går också denna världsbild förlorad.

Den karaimiska kulturen är verkligen en unik produkt av detta lilla samfunds 
månghundraåriga bevarande av en konfession och ett språk som det inte kunnat dela 
med någon. Fastän konfessionen utvecklade sig ur judendomen för mer än tusen år 
sedan betraktar inte karaimerna sig som judar. Deras konfession konvergerade tidigare 
med islam och senare med kristendomen. Varje läsning i bönehuset börjas med Fader 
vår. Idag har karaimerna en turkisk identitet som baseras på att karaimiskan är ett tur-
kiskt språk. Samtidigt talar varje karaim dagligen åtminstone tre andra språk: litauis-
ka, ryska och polska. Denna flerspråkighet har påverkat deras turkiska språk som delar 
många typologiska egenskaper med sina icke-turkiska grannspråk. Allt detta verkar 
vid första anblicken som en kulturell upplösning, men det är tvärtom. Å ena sidan har 
något unikt skapats, å andra sidan har urgamla traditioner bevarats i detta samfund. 

Karaimernas heliga bok är den hebreiska bibeln. Studier av hebreiska hade därför 
en hög status bland dem. Traditionerna rörande sättet att läsa bibeln överfördes munt-
ligt från generation till generation. Forskaren Tapani Harviainen har argumenterat för 
att karaimerna läser schewa i de hebreiska texterna enligt det gamla tiberianska masore-
tiska uttalet (1992). De är nästan de enda som har bevarat denna tradition.

Karaimerna började översätta den hebreiska bibeln till sitt turkiska språk under ti-
dig medeltid, enligt några forskare redan på 1200-talet. Traditionen att läsa och tolka 



figur 3. En faksimil av den karaimiska översättningen av Psalm 91. Den 
litauiska vetenskapsakademiens bibliotek, katalognummer F305–14, folio-
sidnummer 4r–4v.



17éva á. csató
bibeln har resulterat i en stor produktion av bibeltexter på detta turkiska språk. En 
doktorsavhandling om en karaimisk bibelöversättning kommer under 2012 att försva-
ras vid Uppsala universitet. Publikationen kommer att innehålla runt 200 sidor av den 
karaimiska bibeltexten i translitteration (Olach, under utgivning).

Följande text, psalm 91, är ett exempel på en översättning från hebreiska till karai-
miska. Observera att översättningen är mycket nära originalet. För jämförelsens skull 
återges den hebreiska texten i transkription. Hela texten med faksimil har publicerats 
i Csató (2011). 

91:1 Hebrew
yitl̠ônān 1

“He who dwells in the shelter of the Most High, who abides in the shadow of the 
Almighty.”

91:1 Trakai Karaim

“The one who lives in the shelter of God, who is above, takes shelter in the shadow 
of the mighty God.”2

	 1 	 Den hebreiska texten citeras från Bible works 8. Software for biblical exegesis & research (2010). 
Norfolk, Virginia.

	 2 	 Detta är en ordagrann översättning av texten på karaimiska. 

yōšēb̠ bǝsḗte̠r ˁelyôn bǝṣēl šadday yitl̠ônān1 

who dwells in shelter 
of

Most 
High

in 
shadow 
of

Almighty who 
abides

olturußču sijinč-in-da jogar-gy tenri-nin

dweller shelter-possessive-
3singular-loc

above-derivation god-genitive

kölägä-sin-dä küčlü tenri-nin sijin-a-dir

shadow-possessive-
3singular-loc

mighty god-genitive take shelter-present-
3singular



18 kvhaa Konferenser 79

91:2 Hebrew

“Will say to the LORD, ‘My refuge and my fortress; my God, in whom I trust’.”

91:2 Trakai Karaim

“I say to God, my trust and strength; my God, I trust her/him.”

Den musikaliska traditionen hos karaimerna är också mycket gammal. En studie som 
beskriver de viktigaste dragen av hur psalmerna reciteras finns i Firkavičiūtė (2009).

En utmaning för humanistisk forskning

Det karaimiska exemplet illustrerar tydligt hur den massiva språkdöd som hotar värl-
dens språk under den närmaste tiden ställer nya krav på humanistisk och särskilt språk-
vetenskaplig forskning och utbildning. Hållbar dokumentation av den språkliga och 
kulturella kompetensen, kodifierad i ett språk vars existens är hotad, är en utmaning. 
Språkvetare i allmänhet och turkologer i synnerhet möter denna situation genom att 
satsa på en ny och snabbt växande gren inom språkvetenskapen: språkdokumenta-
tion. Den använder avancerade informations- och språkteknologiska metoder för att 
hantera och arkivera stora datasamlingar och multimediamaterial. 

Man kan fråga sig vad som är nytt i dagens språkdokumentation. Språkvetare har 

ˀōmar lyhwh(la̩ˀ dō̠nāy) maḥsî ûmǝṣûd̠āt̠î

I shall say to Yahweh refuge of me and fortress of me

ˀĕlōhay ˀeb̠ṭaḥ -bô

god of me I am trusting in him

ajt-a-min (ha)-ga išanč-im da

say-present-
1singular

god-dative trust-
possessive-
1singular

and 

beklig-im; Tenri-m išan-a-min anar

strength-
possessive-
1singular

god-possessive-
1singular

trust-
present-
1singular

s/he-dative



19éva á. csató
alltid sysslat med att beskriva språk, skrivit grammatikor, ordböcker och analyserat 
både de gemensamma och de specifika dragen hos döda och levande språk.

Ett svar är att man idag ställer nya krav på vad som kan anses vara en idealisk do-
kumentation. Den skall vara omfattande och täcka alla aspekter av språkbruket och 
de omgivningar som språket används i. För detta ändamål har vi tillgång till ny tekno-
logi, multimedia och hantering av stora datamängder med datorlingvistiska metoder. 
Lingvister som förbereder fältforskningsresor utbildas i dessa metoder genom särskil-
da kurser. I Uppsala har vi infört sådana kurser från höstterminen 2012.

Hållbar dokumentation

Det finns dock ett stort, fortfarande olöst problem inom språkdokumentationen: frå-
gan om hur man på ett hållbart sätt kan arkivera materialet. Flera europeiska initiativ 
har lanserats i syfte att bygga upp stora arkiv som lagrar språkdata och ser till att dessa 
data förblir tillgängliga för forskare och språksamfund också på längre sikt. Jag kan som 
exempel nämna The Hans Rausing Endangered Languages Project, som finansieras av 
Lisbet Rausing, Leipzig Endangered Languages Archive (LELA) vid Max Planck  
Institute i Leipzig, och DOBES-projektet som finansieras av Volkswagenstiftelsen. 

Elektroniska arkiv kämpar med problemet att elektronisk dataarkivering är mycket 
sårbar. Livstiden för datorer och hårddiskar är mycket kortare än för det som skrivits 
på papper – för att inte tala om vad som är hugget i sten, till exempel på Orkhon-in-
skrifterna i Mongoliet, de äldsta kända texterna på ett turkiskt språk. Peringers brev 
som dokumenterar den karaimiska konfessionen och det karaimiska språket är fort-
farande tillgängligt för oss. Originalet till Epistola har försvunnit, men ett exemplar 
av den tidskrift i vilken det trycktes står på hyllan i Carolina Rediviva i Uppsala, till-
gängligt för alla intresserade. Även om de handskrifter Peringer hemfört förstördes vid 
branden i Stockholms slott år 1697 råder det inget tvivel om att våra bibliotek och bok-
samlingar fortfarande representerar den mest hållbara dokumentationsformen, också 
när det gäller karaimiskan. 

Många av oss humanister är bekymrade över tendensen att böckers värde uppskat-
tas allt mindre i samhället. Kungl. Vitterhetsakademien har till exempel nyligen beslu-
tat att flytta Gunnar Jarrings boksamling – flera tusen böcker som behandlar Central-
asien, reseberättelser, språkbeskrivningar – utomlands eftersom det tydligen inte finns 
något bibliotek som vill ta hand om den i Sverige. Forskare som dagligen arbetar med 
böcker har svårt att acceptera detta. Samtidigt som vi utnyttjar de nya elektroniska re-
surserna är det ett faktum att vi fortfarande lever i McLuhans ”Gutenberg-galax” och 
önskar att ha direkt tillgång till våra värdefullaste källor, böckerna. Som MacLuhan 
skrev: “Far from wishing to belittle the Gutenberg mechanical culture, it seems to me 
that we must now work very hard to retain its achieved values” (1962, s. 154).



20 kvhaa Konferenser 79

Språkdokumentationen har ett stort värde för framtiden. Även om språken inte 
längre talas är dokumentationen av utdöda språk oerhört viktig både för språkvetare 
och för språksamfund som kan få tillgång till sina kulturella rötter genom dokumen-
tationen. En karaim som inte talar språket är fortfarande en karaim. Kunskaper om 
språket – även om det är dött – är en del av hennes eller hans identitet. Språkvetare 
kan bidra till att dessa kunskaper bibehålls. 

Litteratur
Csató, Éva Á. (2008). Caraimica upsaliensia. I: Csató, Éva Á., Gren-Eklund, Gunilla 

& Sandgren, Folke (red.) En resenär i svenska stormaktstidens språklandskap: 
Gustaf Peringer Lillieblad (1651–1710). Uppsala: Uppsala universitet, s. 181–213.

Csató, Éva Á. (2011). A typological coincidence: Word order properties in Trakai 
Karaim biblical translations. I: Erguvanlı-Taylan, Eser & Rona, Bengisu (red.) 
Puzzles of language: Essays in honour of Karl Zimmer. Turcologica, 86. 
Wiesbaden: Harrassowitz, s. 169–186.

Csató, Éva Á. & Johanson, Lars (1998). Två karaimer i Uppsala. I: Anders Burius et 
alii (red.) Festskrift till Folke Sandgren, 59. Stockholm: Acta Bibliothecae 
Regiae Stockholmiensis, s. 49–65. 

Csató, Éva Á., Gren-Eklund, Gunilla & Sandgren, Folke (red.) (2008). En resenär i 
svenska stormaktstidens språklandskap: Gustaf Peringer Lillieblad (1651–1710). 
Uppsala: Uppsala universitet.

Csató, Éva Á. & Huss, Leena (2010). Hotade språk och forskarens ansvar. I: Bockgård, 
Gustav & Tunón, Håkan (red.) Gäller vanligt folkvett också för akademiker? 
Rapport från ett seminarium om makt och etik. Centrum för Biologisk 
Mångfalds skriftserie, 38. Uppsala: Centrum för biologisk mångfald, s. 53–59.

Firkavičiūtė, Karina (2003). The musical heritage of Lithuania’s Karaims. I: Polliack, 
Meira (red.) Karaite judaism: A guide to its history and literary sources. Leiden: 
Brill, s. 855–871.

Harviainen, Tapani (1992). The Karaites of Lithuanian at the present time and the 
pronunciation tradition of Hebrew among them: A preliminary survey. I: 
Dotan, Aron (red.) Proceedings of the Ninth Congress of the International 
Organization for Masoretic Studies. Atlanta: Scholars Press, s. 53–69.

Johanson, Lars (2008). Turkiska studier i stormaktstidens Sverige. I: Csató, Éva Á., 
Gren-Eklund, Gunilla & Sandgren, Folke (red.) En resenär i svenska stormakts-
tidens språklandskap: Gustaf Peringer Lillieblad (1651–1710). Uppsala: Uppsala 
universitet, s. 165–180.

McLuhan, Marshall (1962). The Gutenberg Galaxy: The making of typographic man. 
Toronto: University of Toronto Press.



21éva á. csató
Olach, Zsuzsanna (under utgivning 2012). A Halich Karaim Bible translation. 

Doktorsavhandling. Uppsala: Uppsala universitet.
Polliack, Meira (red.) (2003). Karaite judaism: A guide to its history and literary sources. 

Leiden: Brill.
Wurm, Stephen (red.) (2001). Atlas of the world’s languages in danger of disappearing. 

Paris: UNESCO.



Transkription, translitteration eller bara 
skrift – reflektioner kring de turkiskspråkiga 
manuskripten i georgisk skrift
Joakim Enwall

Introduktion

Mitt intresse för användning av georgisk skrift för att skriva andra språk än georgiska 
väcktes en söndag i slutet av juli 2004 då professor Lars Johanson kom hem till mig i 
min tillfälliga våning i Wiesbaden. Med sig hade han en resväska fylld med kopior av 
en evangelieöversättning till medelazerbajdzjanska, skriven med den georgiska stan-
dardskriften mxedruli. Själv hade han fått manuskriptet på en mikrofilm från professor 
Murman Beltadze i Tbilisi, förmedlad av Marika Jikia, professor i turkologi i Tbilisi 
och dotter till den store georgiske turkologen Sergi Jikia. Sergi Jikia hade redan på 
1950-talet publicerat en artikel om ett annat manuskript där georgisk skrift användes 
för att skriva turkiska. På så vis kom jag in på ett forskningsområde som låg långt ifrån 
det som var den formella avsikten med min forskningsvistelse vid universitetet i Mainz 
åren 2004–2005. Några yngre forskare vid universitetet i Mainz var också involverade 
i forskningsprojektet om så kallade transkriptionstexter och ett par kortare artiklar 
inom ramen för detta projekt har publicerats.

Som student i Georgien året 1987 hade jag fått möjlighet att lära mig det georgiska 
språket. Jag hade dock aldrig hört talas om användning av georgisk skrift för att skriva 
andra språk, och jag fann detta mycket spännande. Än idag är dessa manuskript kända 
endast inom en ytterst liten grupp specialister. Det har också varit svårt att få tillgång 
till manuskripten och de fåtaliga beskrivningar som publicerats på georgiska har be-
gränsat fokus. 

Under hösten 2004 läste jag in mig på det material i form av vetenskapliga artik-
lar på georgiska som Marika Jikia överlämnat till Lars Johanson. Sedan reste jag till  
Georgien, som jag då inte hade besökt på nästan tio år. Målet var att leta efter ytterli-
gare material och diskutera ämnet med forskare vid universitetet och Handskriftsin-
stitutet i Tbilisi. 



figur 1. De fyra evangelierna på medelazerbajdzjanska, 1739, första sidan. 



24 kvhaa Konferenser 79

I de artiklar som jag hade läst berördes de sociolingvistiska aspekterna knappast 
alls, utan tyngdpunkten låg på historisk fonologi och morfologi. Det skulle dock visa 
sig vara svårt att tränga djupare in i de sociolingvistiska sammanhangen och mycket 
återstår att utforska inom detta område. 

Jag kom till Georgien i slutet av 2004 och träffade bland andra Murman Beltadze, 
som redan år 1967 hade publicerat en artikel om evangeliemanuskriptet. Vid detta be-
sök fick jag kännedom om ytterligare några manuskript, bland annat den trespråkiga 
medicinska handboken K’arabadini som finns i staden Akhaltsikhe i södra Georgien. 
På förvåren 2005 gjorde jag ännu en resa till Georgien för att titta på manuskript och 
försöka skaffa kopior. I Zugdidi, i den västgeorgiska regionen Mingrelien, fick jag se 
evangeliehandskriften, och fann då att den som mikrofilmat denna hade hoppat över 
den bakre pärmen där intressanta anteckningar hade gjorts, dessvärre delvis övertäckta 
med en stor bläckfläck. Det som gick att läsa var: ”Kristi evangelium översatt till tata-
riska” därefter en bläckfläck, och sedan ”denna heliga bok, munken Ioakim Shengelaia 
från Athos”. Det har dock hittills inte varit möjligt att finna ytterligare upplysningar 
om denna munk.

Jag besökte också Akhaltsikhe och skrev för hand av början på den turkiska delen 
av K’arabadini, eftersom det inte fanns några möjligheter att fotokopiera, då museet 
saknade såväl kopiator som elektricitet. 

År 2011 återvände jag så till Georgien och fick tillstånd att fotografera den tur-
kiska delen av K’arabadini i Akhaltsikhe. Denna text har till skillnad från de övriga 
inte analyserats av georgiska forskare och jag arbetar nu, med benäget bistånd från 
Lars Johanson och docent Birsel Karakoç i Uppsala, med denna text. En preliminär 
undersökning av manuskripten har publicerats i artikeln ”Turkish texts in Georgian 
script – Sociolinguistic and ethno-linguistic aspects”3, och resan till Akhaltsikhe har 
jag beskrivit i artikeln ”En sällsynt turkisk text i georgisk skrift: Anteckningar från en 
lingvistisk forskningsresa i södra Georgien”4.

Syftet med föreliggande artikel är att beskriva bakgrunden till användningen av 
georgisk skrift för språk som inte är besläktade med georgiska, och i synnerhet för det 
turkspråk som på georgiska traditionellt har kallats ”tatruli”, alltså tatariska. De beva-

	 3 	 Publicerad i: Boeschoten, Hendrik & Rentzsch, Julian, red., Turcology in Mainz/Turkologie in 
Mainz (Turcologica 82), Wiesbaden: Harrassowitz, 2010, s. 135–145. Denna artikel baserades 
på två tidigare presenterade föredrag: ”On the use of the Georgian script for non-Kartvelian 
languages” vid symposiet ”The evolution of Turkic in Iran”, Mainz, 17–19 dec. 2004; och ”Re-
interpreting history – Ethno-linguistic aspects of Samtskhe-Javakheti” vid symposiet ”The Tur-
cology at Mainz: Traditions and perspectives”, 9–11 juni 2006. Humboldtstiftelsen erbjöd mig 
möjligheten att tillbringa ett år vid Johannes Gutenberg-universitetet i Mainz och fältarbetet 
möjliggjordes genom generösa bidrag från Hilda Kumlins stiftelse vid Uppsala universitet. 

	 4 	 Dragomanen, vol. 13, 2011, s. 74–80. Denna resa finansierades av Hilda Kumlins stiftelse vid 
Uppsala universitet.



25joakim enwall
rade manuskripten är daterade eller har genom analys av innehållet daterats till perio-
den från och med 1700-talets början till och med 1800-talets slut. En viktig aspekt ur 
teoretisk synvinkel på användningen av georgisk skrift för språk som inte är besläktade 
med georgiska, är dikotomin mellan universella och partikulära skriftsystem. 

Jag försöker också att skissa på en sociolingvistisk kontext i vilken dessa manuskript 
kan ha skrivits och eventuellt lästs, samt hur detta fenomen senare har tolkats av  
georgiska forskare. I enlighet med den terminologi som etablerats av Lars Johanson 
och som exempelvis används av Julian Rentzsch refererar jag till detta språk som 
medelazerbajdzjanska. I Georgien används omväxlande termerna ”tatruli” (tatariska) 
och ”turkuli” (turkiska). Detta språk skiljer sig från såväl osmansk turkiska som sam-
tida turkietturkiska, och från det nuvarande azerbajdzjanska standardspråket. Termen 
tatariska, som var den term som vanligtvis användes för detta språk på georgiska, leder 
lätt till missuppfattningen att detta på något sätt skulle kunna likställas med den mo-
derna turkologiska termen tatariska, som dock syftar på ett annat språk. För att sätta 
in dessa manuskript i ett vidare sammanhang kan en introduktion till den georgiska 
skrifttraditionen tjäna som en grund.5 

Den georgiska skriften

Den georgiska skriftens historia har länge varit höljd i dunkel, och detta inte minst 
på grund av bristande intresse bland georgiska forskare att utforska hur den georgiska 
skriften har skapats på grundval av utländskt inflytande. År 1989 publicerade emel-
lertid Thomas Gamkrelidze, direktör för Institutet för orientaliska studier i Tbilisi, en 
monografi om den georgiska skriftens historia och gjorde upp med tidigare spridda 
missuppfattningar. Han bevisade med all önskvärd tydlighet att den georgiska skriften 
är baserad på den grekiska skriften, men att den eller de som anpassade den grekiska 
skriften till det georgiska språket inte bara skapade nya bokstäver för att återge speci-
fikt georgiska språkljud utan även medvetet ändrade de enskilda bokstävernas form för 
att ge sken av ett självständigt skriftskapande. Gamkrelidze (1989, s. 292) skrev (min 
övers.): ”Skaparen av det gamla georgiska alfabetet skapar ett unikt nationellt skrift-
system. Ett sådant skriftsystem måste enligt forntida uppfattningar vara helt unikt och 
oavhängigt av varje tidigare känt skriftsystem.”

Även om den georgiska skriften i vissa avseenden har utvecklats på ett liknande 
sätt som de grekiska och latinska alfabeten har resultatet likväl blivit ett annat, med 
tre parallella alfabet för georgiska. Den äldsta georgiska skriften är belagd sedan år 430 

	 5 	 Den georgiska skriften translittereras i denna artikel utifrån två skilda principer. Person- och 
ortsnamn återges med den translitteration som är gängse i Georgien efter landets självstän-
dighet. För övriga georgiska begrepp och i textexempel används den vetenskapliga translitte
reringen av georgiska, med apostrof som markering för glottalisering.



26 kvhaa Konferenser 79

och kallas asomtavruli eller mrglovani (rundskrift) och kan jämföras med den latinska 
majuskelskriften. Under 800-talet utvecklades en variant motsvarande minuskelskrift, 
som på georgiska kallas nusxuri eller xutsuri (prästskrift). Ur denna utvecklades under 
1100-talet en kursiv skrift, som kallades mxedruli (riddarskrift). Den differentiering av 
funktioner som uppkom för grekisk och latinsk skrift avseende versaler och gemener 
inträffade inte i Georgien, och de tre alfabeten levde vidare parallellt och användes i 
olika typer av texter. I vissa texter förekommer förvisso användning av två parallella 
alfabet, men dessa utgör undantag och denna tradition har inte levt vidare. Rundskrif-
ten och prästskriften fick tidigt sitt huvudsakliga användningsområde inom kyrkan, 
medan riddarskriften brukades i övriga sammanhang. För närvarande används rid-
darskriften inom i princip alla områden, och användningen av de övriga två är ytterst 
begränsad även inom kyrkan. 

Användning av georgisk skrift för icke-kartveliska språk

Georgisk skrift har under kortare perioder samt i vetenskapliga sammanhang använts 
för att skriva de tre språk som är besläktade med georgiska – mingreliska, svanetiska 
och laziska – och alltså hör till den kartveliska eller sydkaukasiska språkgruppen, men 
denna användning behandlas inte i föreliggande artikel.6 

Medelazerbajdzjanska
Detta språk refereras till som tatariska eller turkiska i Georgien. Språket användes 
som lingua franca i södra Kaukasien under 1700- och 1800-talen. De bevarade ma-
nuskripten härstammar huvudsakligen från 1700-talet, men användningen av georgisk 
skrift för att skriva medelazerbajdzjanska kan ha fortsatt fram till början av 1900-talet 
(Beltadze, muntlig uppgift, 10:e nov. 2004). Enligt Lamara Kaghaia vid Handskrifts-
institutet i Tbilisi (muntlig uppgift, 9:e nov. 2004) användes dessa texter endast inom 
Georgien, och huvudsakligen i Tbilisi, Marneuli och Akhaltsikhe. Avseende de en-
skilda manuskripten, se nedan. 

	 6 	 Avseende användningen för mingreliska, se Joakim Enwall ”Some remarks on the language 
debate in the Mingrelian newspaper ’Qazaqiši Gazeti’ ” i: Hewitt, George, red., Caucasian per-
spectives, Unterschleissheim/München: Lincom Europa, 1992, s. 278–84; samt den förvisso 
starkt polemiska men informativa skriften av Wolfgang Feuerstein, ”Kaukasologen und ’ano-
nyme Gutachten’: Akademische Prügel und Hausverbot wegen mingrelischer Schriftsprache”, 
Katschkar – Berichte und Mitteilungen zum südlichen Kaukasus, häfte 1, Freudenstadt: Kauka-
sus-Verlag, 2003, s. 5–55. 



27joakim enwall

Persiska
Den persiska evangelieöversättningen i georgisk skrift som bevaras vid Handskriftsin-
stitutet i Tbilisi har studerats av forskare under mer än hundra år, men endast mindre 
delar av denna forskning har publicerats. Enligt Matar Xubua (1954, s. 167) är denna 
text en translitterering av en tidigare evangelieöversättning från arabiska till persiska 
under Nadir Shahs regeringstid (1736–1747). Denna ursprungliga text i arabisk skrift 
finns vid Institutet för orientaliska studier i Sankt Petersburg. 

Ryska
I samlingarna vid Handskriftsinstitutet i Tbilisi finns några korta dikter på ryska i 
georgisk skrift. Enligt Lamara Kaghaia (muntlig uppgift, 9:e nov. 2004) härrör dessa 
manuskript från sent 1700-tal och tidigt 1800-tal.

Armeniska
I den armeniska kolonin i Tbilisi användes georgisk skrift vid enstaka tillfällen för att 
skriva armeniska under 1700- och 1800-talen och några exempel på sådana texter finns 
vid Handskriftsinstitutet i Tbilisi. 

Nordkaukasiska och dagestanska språk
Enligt Lamara Kaghaia (muntlig uppgift, 9:e nov. 2004) har georgisk skrift använts 
för att skriva vissa nordkaukasiska och dagestanska språk i samband med georgisk 
missionsverksamhet i området från och med 1700-talet, men inga exempel på sådana 
texter har hittats av artikelförfattaren. 

De medelazerbajdzjanska manuskripten och deras historia

De fyra evangelierna 
Detta manuskript, daterat den 27:e nov. 1739, har beskrivits av den georgiske turkolo-
gen Murman Beltadze vid Institutet för orientaliska studier i Tbilisi (Beltadze, 1967). 
Originalmanuskriptet bevaras vid det vetenskapliga centret vid museet i Zugdidi i väs-
tra Georgien och har katalognummer 89:4. Det finns också en kopia av manuskriptet 
som gjordes år 1881 och som nu finns vid Georgiens nationella arkiv, i fond 1446, med 
nummer 401.7 Originalmanuskriptet omfattar 405 sidor och innehåller en fullständig 
översättning av de fyra evangelierna. Den medelazerbajdzjanska texten introduceras 

	 7 	 Denna avskrift gjordes enligt anteckning i manuskriptet av prästen Aleksi Bakradze från 
Gudsmoderns kyrka i Tsereteli-palatset på order av generallöjtnant furst Nestor Dimitri. Evan-
geliemanuskriptet är sammanbundet med en akathistos-hymn i parallelltext på kyrkslaviska och 
georgiska, översatt av Aleksi Bakradze. Evangeliemanuskriptet är paginerat 1–366. 



28 kvhaa Konferenser 79

med en kort förklaring på georgiska: ”k. saxareba otxtavi isos krist’es tatrulat natarg-
manevi”, det vill säga: ”Jesu Kristi evangelium översatt till tatariska.” Manuskriptet 
är i sin helhet skrivet med mxedruli-skriften och innehåller inga tilläggsgrafem. De 
georgiska tecknen för aspirerad dental affrikata och glottaliserad palatal affrikata samt 
det i modern georgiska inte längre brukliga grafemet för den stigande diftongen [ŭi] 
används i mycket begränsad omfattning. De ligaturer som brukas är desamma som 
används i samtida georgiskspråkiga manuskript.

Kunskapen om manuskriptets historia är ytterst begränsad, och det innehåller inte 
några uppgifter om vare sig översättarens namn eller platsen där översättningen gjor-
des. Någon gång under 1700-talet ägdes det av en domare, enligt ett exlibris på sidan 
226. Sedan kom det att ägas av sonen till den siste georgiske kungen, Ioane Batonish-
vili, och efter hans död överlämnades det av änkan till hennes brorson Grigol Tsere-
teli år 1816. År 1882 dök det upp i Jruchi-klostret och därefter kom det att inkluderas i 
samlingarna vid det etnografiska museet i Zugdidi. 

Forskaren Beltadze har huvudsakligen undersökt de fonetiska och grammatiska 
upplysningar som manuskriptet kan ge, och inte manuskriptets tillkomsthistoria och 
eventuella användningsområde. Emellertid anser Beltadze (muntlig uppgift, 10:e nov. 
2004) att det sannolikt härstammar från södra Georgien och regionen Samtskhe- 
Javakheti, som fram till andra världskriget till stor del beboddes av turkisktalande 
meskher eller ahishka-turkar, som år 1944 deporterades till Fergana-dalen i Central-
asien på Stalins order. Enligt olika uppgifter deporterades mellan 90 000 och 150 000 
turkisktalande, och de har inte tillåtits återvända till södra Georgien, trots att de for-
mellt rehabiliterades år 1956. 

Beltadze nämner dock inte texten på den bakre pärmen i sin artikel från 1967. 
Texten lyder: ”k-es tatrulad natargmni saxareba [bläckfläck] ese ts’igni ts’midaĭ mona-
zoni ioak’imi šengelaia atoneli”, det vill säga: ”Kristi evangelium översatt till tatariska”, 
därefter en bläckfläck, och sedan ”denna heliga bok, munken Ioakim Shengelaia från 
Athos”. I övrigt är detta evangeliemanuskripts tillkomsthistoria okänd och vidare un-
dersökningar behövs. En person vid namn Ioakime, möjligen identisk med Ioakimi 
Shengelaia, nämns också i samband med andra medelazerbajdzjanska manuskript, se 
avsnittet nedan. 

Julian Rentzsch (2010) framlägger en hypotes att denna evangelieöversättning är 
förbunden med den översättning av Matteus- och Johannesevangelierna som fördes 
från Persien till Sverige år 1687 och som nu finns vid Uppsala universitetsbibliotek.8 
Enligt Rentzsch torde dessa båda härstamma från en tredje, numera förkommen, källa. 

	 8 	 Se vidare Lars Johanson, ”Isfahan – Moskva – Uppsala. Kring några medelaserbeidjanska 
handskrifter och stationerna på deras väg”, Meddelanden, vol. 10, Istanbul: Svenska forsknings
institutet i Istanbul, 1985, s. 26–44. 



29joakim enwall

Den georgisk-turkisk/tatariska läroboken 
Detta manuskript finns på manuskriptavdelningen vid Georgiens nationalmuseum 
(serie Q, nr. 98). Ingen författare anges, manuskriptet är inte daterat och det finns 
heller ingen titel. År 1954 publicerade Sergi Jikia en beskrivning av läroboken och 
påpekade att manuskriptet torde vara identiskt med ett manuskript som tidigare om-
nämnts i manuskriptkatalogen för klostret i Martvili. Manuskriptet består av 322 blad, 
paginerade fram till sidan 644, och är indelat i tre delar: 1) en georgisk-turkisk ord-
lista; 2) georgisk-turkiska texter; samt 3) en georgisk-turkisk ordlista. Manuskriptet 
har en egenhet; här används bokstäver från rundskriften som motsvarighet till latinska 
versaler. På grundval av ett brev som inkluderats i del 2, daterade Jikia läroboken till 
1780–1790. Brevet handlar om återuppbyggandet av klostret Kykkos på Cypern, och 
brevet fördes till Georgien av den grekiske protosygkellos Ioakime, en man som sedan 
stannade i Georgien och omnämns som arkimandrit och biskop i senare georgiska och 
ryska dokument fram till 1817. Under sin första tid i Georgien vistades han i regionen 
övre Imeretien och enligt Jikia återspeglas detta genom dialektala imeretinska ord i 
ordlistorna. Avseende den turkiska delen av manuskriptet skriver Jikia (1954, s. 195, 
min övers.): 

Sammanställaren var uppenbarligen en bildad man med god kunskap i den Heliga Skrift. 
Detta kan inte sägas om författaren till den turkiska delen av verket. Vi vet inte om den 
turkiska texten har samma författare som den georgiska texten, eller om sammanställaren av 
boken hade någon annan person eller andra personer med kunskap i turkiska som översatte 
den georgiska texten åt honom. […] dessa felaktiga översättningar […] kan inte ens väntas 
av en person med bristfälliga kunskaper i turkiska. Det är mer sannolikt att den georgiske 
sammanställaren av ”boken” till sin hjälp hade en person med kunskaper i turkiska, och som 
uppenbarligen måste ha kunnat georgiska i större eller mindre omfattning. Vi kan också anta 
att den georgiske sammanställaren av ”boken” kunde grekiska och att han som medhjälpare 
hade en grekisk person med kunskaper i turkiska.

Turkiska dikter i georgisk skrift 
I Handskriftsinstitutets samlingar i Tbilisi finns 71 manuskript som vardera består 
av en sida. I katalogen (Metreveli, s. 208–214) kallas de ”turkuli leksebi”, det vill säga 
turkiska dikter. Dessa är skrivna i normal mxedruli-skrift och vissa i relativt slarvig 
handstil. De flesta innehåller korta annoteringar på georgiska avseende versmått. Efter 
en snabb genomläsning förefaller flertalet vara kärleksdikter, men inga forskare har 
publicerat något om dessa manuskript. Dikterna är inte daterade. 



30 kvhaa Konferenser 79

K’arabadini från Akhaltsikhe 9

I katalogen kallas detta manuskript K’arabadini kartul-somxur-turkuli, georgisk-arme-
nisk-turkisk medicinsk handbok. Termen ”k’arabadini” avser en ålderdomlig bok om 
läkekonst (enligt Kita Tschenkéli [1965, s. 552] ”altertümliches Buch über Heilkun-
de”). Manuskriptet finns vid Samtskhe-Javakhetis etnografisk-historiska museum och 
är daterat 1753. Det består av 226 blad, av vilka den sista delen, 200 recto–226 verso, 
är skriven på turkiska. 

Kataloginformationen innehåller följande uppgifter om manuskriptnummer 189: 
”gadamts’erebi [skrivare]: Simona da Pet’re, axaltsixeli, Xizanat Mosesas švili [Simona 
och Pet’re, från Akhaltsikhe, son till skatteuppbördsmannen Mosesa] (sidan 219 rec-
to), adgili: T’rap’izoni [ort: Trabzon] (sidan 219 recto), anderdzi [kolofon]: γtit 
daits’era es ts’igni T’rap’izons [skrev denna bok med Guds hjälp i Trabzon]. Me, tsod-
vili axaltsiseli [sic!] Xizanat Mosesas švilii [sic!] P’et’rem. [ Jag, syndaren Pet’re, från 
Akhaltsikhe, son till skatteuppbördsmannen Mosesa]”.10 

Texten i manuskriptet är uppdelad i tre delar: sidan 1 recto–179 recto på georgiska; 
sidan 179 verso–219 recto på armeniska; och sidan 220 recto–226 verso på turkiska. 
Den turkiska delen av manuskriptet består av 12 sidor och språkvarieteten liknar den i 
evangelieöversättningen och kan således kallas medelazerbajdzjanska. Texten utgörs 
av en dialog mellan den legendariske vise mannen Süleyman Peygamber (profeten  
Süleyman/Sulayman) och djinnerna eller demonerna. Deras samtal består av Süleymans 
frågor om bot mot barnlöshet och djinnernas svar. Skriften är bitvis slarvig och orto-
grafin är inte enhetlig. Såsom i evangelieöversättningen används ligaturer i relativt stor 
omfattning, speciellt om en konsonant följs av vokalen a, men på åtskilliga platser i 
texten är det ytterst svårt att avgöra huruvida ett a ingår eller inte. Dessutom förekom-
mer såväl samskrivning av två ord som särskrivning av ett ord. Språket är enkelt och 
manuskriptet är troligen en nedteckning av en muntligt traderad berättelse. 

	 9 	 Särskilt tack till alla dem som hjälpt mig att få tillgång till detta manuskript, i synnerhet profes-
sor David Lordkipanidze, chef för Georgiens nationella museer, och Bakur Sulakauri, Sveriges 
honorärkonsul i Georgien. En tidigare variant av beskrivningen, baserad på en mindre del av 
den medelazerbajdzjanska texten, presenterade jag vid konferensen ”The Mediators” i Istanbul 
i maj 2009. 

	 10  	Ilia Abuladze, sammanställare, Elene Metreveli, red., Ivane Javaxišvilis saxelobis Samtsxe-
Javaxetis ist’oriul-etnograpiuli muzeumis xelnats’erta aγts’eriloba, Tbilisi: Metsniereba, 1987,  
s. 73. 



figur 2. K’arabadini, blad 220 recto. Foto: Kasper Enwall.



32 kvhaa Konferenser 79

Textexempel från K’arabadini med tentativ tolkning (blad 220 recto).

”Början av upplysningarna. Süleyman Peygamber satt en dag hos djinnernas mullor (?). Han 
sade: Jag vill ställa en fråga till er. De sade: Varsågod [icke uttydd text]. Om hon inte får en 
son eller dotter, vilken är orsaken? Djinnerna sade att […].”

k babi axpar 

600 port upplysningar

sauleiman peγbar bir gun 

Süleyman Peygamber en dag

oturdi jinilarin molnarina 

satt djinnernas mullor?

dedi ki siza bir 

sade att för er en

masla sorarm dedilar buir 

fråga jag frågar de sade varsågod

erv avarda gnj igid

? ? ? ?

ola oγli qaizi olamia

blir son dotter kan ej få

sabab nadur 

orsak är vilken

jinilr dedilr ki 

djinnerna sade att



33joakim enwall

Samtskhe-Javakheti – manuskriptens geografiska ursprung?

Frågan om att identifiera vilka som kan ha översatt och nedtecknat dessa texter och 
vilken målgrupp manuskripten kan ha haft har endast flyktigt berörts i den publice-
rade litteraturen. Då jag anser det sannolikt att i synnerhet en evangelieöversättning 
bör ha haft en avsedd målgrupp, beskriver jag nedan den region i Georgien som utifrån 
det nuvarande forskningsläget förefaller vara mest sannolik som ursprungsplats för 
åtminstone några av manuskripten. 

Regionen (mkhare) Samtskhe-Javakheti i Georgien gränsar till Armenien och har 
en armenisk befolkningsmajoritet. Den består av de två historiska provinserna Javak-
heti och Meskheti, under sovjettiden uppdelade i sex räjonger (geografiska områden) 
och sammanslagna år 1991. Enligt 2002 års folkräkning i Georgien uppgick den totala 
befolkningen i Samtskhe-Javakheti till 207 598 personer, där de största etniska grup-
perna utgjordes av armenier (133 347 personer), georgier (89 995 personer), ryssar  
(2 230 personer) och greker (740 personer). Kategorin azerier uppgick till 59 personer. 
Inga meskhi-turkar fanns med i statistiken. 

Armenierna i Samtskhe-Javakheti har till största delen immigrerat från det  
Osmanska riket mellan 1830 och 1915. Efter 1830 lämnade en stor grupp turkisktalande 
regionen och bosatte sig i det Osmanska riket, men fram till 1944 fanns där en relativt 
stor grupp turkisktalande. Frågan om dessa personers ursprung och relation till regio-
nen har blivit starkt politiserad. Enligt vissa georgiska forskare var de tidigare kristna, 
men osmanska invasioner gav dem bara två val: att konvertera till islam och stanna i 
regionen, eller att flytta till centrala Georgien. Därav den nuvarande politiskt korrekta 
beteckningen ”mahmadiani mesxebi”, muhammedanska meskher, där det underförstås 
att dessa tvingats konvertera till islam och lära sig turkiska, men att de ursprungligen 
var georgier. År 1944 deporterades meskhi-turkarna till Centralasien och har inte til�-
låtits återvända. 

Vilken roll spelade manuskripten?

Uppgifter om användning av dessa manuskript är i det närmaste frånvarande i littera-
turen, även om vissa undantag förekommer. Angående den georgisk-turkisk/tatariska 
läroboken skriver Tsisana Abuladze (2004, s. 6, min övers.): 

Naturligtvis frågar man sig vad som låg till grund för den så utbredda translitterationen av 
turkiska texter. I första rummet måste det ha varit nödvändigheten att lära sig det turkiska 
språket. I manuskriptet q 497 (från Kutaisi) förklaras uttryckligen grunden till samman-
ställandet av en ”tatarisk” lärobok: ”Jag vill lära mig tatariska, eftersom vi befinner oss i det 
Osmanska riket och vill kunna tala med högt uppsatta makthavare […] jag vill lära mig det för 



34 kvhaa Konferenser 79

att min språklöshet inte skall hindra mig och att jag om nödvändigt skall kunna svara.” För 
detta ändamål uppkom ”läroböckerna” och georgisk-turkiska ordböcker. Translitterationen 
av det ”tatariska” evangeliet skall ha tjänat samma syfte.

För manuskript som evangelieöversättningen, K’arabadini och de turkiska dikterna 
förefaller detta mindre sannolikt. Tsisana Abuladze (muntlig uppgift, 11:e febr. 2005) 
nämner möjligheten att texterna var översättningsövningar för personer som ville lära 
sig turkiska, men då torde en evangelieöversättning inte vara särskilt ändamålsenlig. 
Det förefaller mer sannolikt att en så omfattande översättning var en del av missions-
verksamhet, och där återstår mycket att utforska. Inget är känt om eventuell använd-
ning av evangelieöversättningen och under 1800-talet har manuskriptet snarast tjänat 
som ett kuriosum för boksamlare. I den del av Georgien där turkisktalande bodde i 
störst omfattning fram till andra världskriget, Samtskhe-Javakheti, finns också en stor 
andel katoliker, till skillnad från övriga Georgien som helt domineras av den georgiska 
autokefala ortodoxa kyrkan. Dessa georgiska katoliker omnämns ofta som ”prankebi”, 
alltså franker. Enligt Nato Qruashvili (muntlig uppgift, 19:e febr. 2005), en georgisk 
katolsk forskare från Akhaltsikhe, kan de kristna texterna ha använts av georgiska ka-
toliker som språkligt övergått till turkiska, men som behållit sin kristna tro. Genom 
att använda georgisk skrift skulle de i viss mån ha kunnat dölja innehållet i böckerna. 

Universella och partikulära skriftsystem

I skrifthistorien är det tydligt att det finns åtminstone två delvis motstridiga principer, 
nämligen universalism och partikularism. Skillnaden avser det grundläggande förhål-
landet mellan ett språk och det skriftsystem som används för att skriva detta. De flesta 
språk skrivs med universella skriftsystem, men de flesta skriftsystem är partikulära. 

Begränsningen för ett partikulärt skriftsystem är dubbel, eftersom två olika aspek-
ter knyts till det grundläggande konceptet. Det anses vanligen att det inte är lämp-
ligt och ibland inte ens möjligt att skriva språket i fråga med ett annat skriftsystem. 
Därutöver anses skriftsystemet harmoniera med språket så till den grad att det heller 
inte är önskvärt att använda det för att skriva andra språk. För universella skriftsystem 
som grekiska, latin, arabiska och kyrilliska finns det förvisso en relation till de språk 
för vilka de ursprungligen användes, men den andra aspekten är inte relevant. De är 
också huvudsakligen knutna till religionsspridning. En skillnad i geografisk fördel-
ning kan också noteras, med universella skriftsystem i den västra delen av Eurasien 
och partikulära i den östra. Förvisso har kinesisk skrift använts för att skriva åtskilliga 
asiatiska språk, men denna tendens har samtidigt motverkats av de språkspecifika til�-
lägg som gjorts i form av hiragana och katakana för japanska och inte minst hangŭl 
för koreanska. 



35joakim enwall
Trots Thomas Gamkrelidzes vederläggning av uppfattningen om att den georgiska 

skriften skulle ha skapats utan inflytande utifrån lever tanken att den georgiska skriften 
är ett ursprungligt självständigt skriftsystem kvar, mycket på grund av att de enskilda 
bokstäverna inte liknar sina grekiska förebilder. Önskan att ha ett eget unikt skrift-
system karaktäriserar många samhällen längre österut, däribland även Georgien och 
Armenien. 

Det är intressant att notera hur den georgiska skriften antog en mer universell karak-
tär under ett par århundraden då begränsningen för den georgiska skriftens användning 
upphävdes, åtminstone för södra Kaukasien. I denna region existerar de båda systemen 
parallellt med partikulära skriftsystem för georgiska och armeniska och användning av 
det universella arabiska skriftsystemet av flera muslimska folkgrupper i området. 

Också i Sovjetunionen kunde georgisk och armenisk skrift fortsätta att användas, 
alltmedan azerbajdzjanska som tidigare skrivits med arabisk skrift fick latinsk skrift 
på 1920-talet. Den latinska skriften ersattes sedan med kyrillisk skrift år 1939, varefter 
man i början av 1990-talet återgick till latinsk skrift. Det faktum att georgisk och ar-
menisk skrift kunde användas samtidigt som kyrillisk skrift infördes för samtliga språk 
i Sovjetunionen från och med 1940-talet (förutom för estniska, lettiska, litauiska och 
finska) tyder på att förhållandet mellan språk och skrift betraktades som särskilt stark.

  

Avslutande reflektioner

Mycket återstår att utforska vad gäller uppkomsten av texter på medelazerbajdzjanska 
med georgisk skrift. Texterna har också olika karaktär och behöver inte vara speci-
ellt nära relaterade. Det föreligger inga uppgifter om något samband mellan några av 
de bevarade manuskripten. I de artiklar som publicerats av georgiska forskare ligger 
tyngdpunkten på fonologi och grammatik och inte på den sociolingvistiska kontexten. 

En ytterligare frågeställning avser terminologin. Julian Rentzsch (2010) definierar 
den ofta använda termen transkriptionstexter som ”pre-modern texts in islamicized 
Turkic languages that are not written in Arabic script”. I den västerländska litteratu-
ren har denna term vanligtvis syftat på texter skrivna med latinsk skrift. Tsisana Abu-
ladze (2004) argumenterar mot detta bruk och skriver (min övers.): ”Det med geor-
giska bokstäver återgivna materialet kallas traditionellt transkriptioner, vilket inte all-
tid överensstämmer med verkligheten. Systemet att skriva turkiska ord med georgisk 
skrift är en translitteration, och ingen transkription.” 

Då den språkvetenskapliga termen transkription normalt avser ett system för att 
återge talat språk med grafiska symboler, förträdesvis utan tvetydigheter, såsom det in-
ternationella fonetiska alfabetet IPA, och translitteration avser ett system för att återge 
bokstäverna i en skrift med bokstäverna i en annan skrift på ett sammanhållet och otve-
tydigt sätt, förefaller ingendera av dessa termer vara lämplig för att beskriva använd-



36 kvhaa Konferenser 79

ningen av georgisk skrift för de medelazerbajdzjanska manuskripten. Termen translit-
teration är säkerligen den mest olämpliga, då det ju inte föreligger några originaltexter 
som har translittererats. Transkription, i betydelsen att återge talljud med bokstäver i 
ett skriftsystem, är naturligtvis tillämpligt – men varför inte bara använda skrift?

Bibliografi
Abuladze, Ilia, sammanställare, Elene Metreveli, red., Ivane Javaxišvilis saxelobis 

Samtsxe-Javaxetis ist’oriul-etnograpiuli muzeumis xelnats’erta aγts’eriloba, 
Tbilisi: Metsniereba, 1987.

Abuladze, Tsisana, ”Türkische Texte in georgischer Transliteration”, opublicerat före-
drag vid symposiet ”The evolution of Turkic in Iran Turkic in Iran”, Mainz, 
17–19 dec. 2004.

Beltadze, Murman, ”XVIII sauk’unis turkulenovani dzegli kartuli t’ransk’riptsiit”, 
Tbilisis saxelmts’ipo universit’et’is šromebi, vol. 121, 1967, s. 125–164.

Enwall, Joakim, ”Some remarks on the language debate in the Mingrelian newspaper 
’Qazaqiši Gazeti’”, i: Hewitt, George, red., Caucasian perspectives, Unter
schleissheim/München: Lincom Europa, 1992, s. 278–84.

Enwall, Joakim, ”Turkish texts in Georgian script – Sociolinguistic and ethno-ling-
uistic aspects”, i: Boeschoten, Hendrik & Rentzsch, Julian, red., Turcology in 
Mainz/Turkologie in Mainz (Turcologica 82), Wiesbaden: Harrassowitz, 2010, 
s. 135–145.

Enwall, Joakim, ”En sällsynt turkisk text i georgisk skrift: Anteckningar från en ling-
vistisk forskningsresa i södra Georgien”, Dragomanen, vol. 13, 2011, s. 74–80.

Feuerstein, Wolfgang, ”Kaukasologen und ”anonyme Gutachten”: Akademische 
Prügel und Hausverbot wegen mingrelischer Schriftsprache”, Katschkar – 
Berichte und Mitteilungen zum südlichen Kaukasus, häfte 1, Freudenstadt: 
Kaukasus-Verlag, 2003, s. 5–55.

Gamkrelidze, Thomas (Gamqrelidze, Tamaz), Ts’eris anbanuri sist’ema da dzveli kar-
tuli damts’erloba: anbanuri ts’eris t’ip’ologia da ts’armomavloba, Tbilisi: Tbilisis 
universit’et’is gamomtsemloba, 1989.

Jikia, Sergi, ”XVIII sauk’uneši šedgenili kartul-turkuli sasts’avlo ts’igni”, Enatmetsni
erebis inst’it’utis šromebi: aγmosavlur enata seria I, 1954, s. 187–207.

Johanson, Lars, ”Isfahan – Moskva – Uppsala. Kring några medelaserbeidjanska 
handskrifter och stationerna på deras väg”, Meddelanden, vol. 10, Istanbul: 
Svenska forskningsinstitutet i Istanbul, 1985, s. 26–44.

Metreveli, E. P., red., Kartul xelnats’erta aγts’eriloba: qopili kartvelta šoris ts’era-k’itxvis 
gamavrtselebeli sazogadoebis (S) k’olektsia, vol. III, Tbilisi: Sakartvelos SSR 
metsnierebata ak’ademiis gamomtsemloba, 1963.



37joakim enwall
Rentzsch, Julian, ”A Middle Azerbaijani version of the Nativity”, Turkic Languages, 

vol. 14, 2010, s. 139–152.
Tschenkéli, Kita, Georgisch-Deutsches Wörterbuch, band 1, Zürich: Amirani Verlag, 

1965.
Xubua, Matar, ”Otxtavis sp’arsuli xelnats’eri XVII–XVIII ss. Sakartvelos muzeumši”, 

Enatmetsnierebis inst’it’utis šromebi, aγmosavlur enata seria, vol. 1, 1954.



Å oversette Orhan Pamuk
Bernt Brendemoen 

Generelle problemer ved oversettelse av skjønnlitteratur

I forbindelse med at Tyrkia var æresgjest ved den internasjonale bokmessen i Frankfurt 
høsten 2008 var Orhan Pamuk, som jo hadde fått nobelprisen to år tidligere, den 
viktigste av æresgjestene. Han hadde arbeidet meget intenst for å få ferdig sin nyeste 
roman, Masumiyet Müzesi – Uskyldighetens museum – slik at både den og den tyske 
oversettelsen skulle komme ut før messen, hvilket han da også klarte. Meningen skal 
visstnok ha vært at ikke bare boken, men også selve museet – altså Uskyldighetens mu-
seum hvor alle gjenstandene som belyser kjærlighetshistorien i romanen skulle stilles 
ut – også skulle åpnes i Kunsthalle Schirm i Frankfurt. På den måten skulle besøkerne 
blant annet kunne se heltinnen Füsuns berømte øredobb, som faller ned i sengen i 
første kapittel i romanen, og vraket av den bilen som kolliderte med et tre på veien til 
den bulgarske grensen slik at Füsun ble drept og (anti)helten Kemal ble sterkt skadet. 
Imidlertid måtte Pamuk konsentrere seg med å gjøre selve boken ferdig, slik at det ble 
for knapp tid til å åpne museet i Frankfurt. Museet ble åpnet først i mai 2012, altså tre 
og et halvt år senere, og ligger i leiligheten til Füsuns familie i distriktet Çukurcuma i 
Istanbul.

Det at Uskyldighetens museum, som er på over 500 sider, kunne komme ut på tysk 
bare en måneds tid etter den tyrkiske originalen, skjedde takket være et nitid samar-
beid mellom Pamuk og hans nye tyske oversetter, Gerhard Meyer, som med Uskyldig-
hetens museum oversatte sin andre Pamuk-roman. I et foredrag Meyer holdt under 
messen i Frankfurt, riktignok ikke i Frankfurt, men Giessen, fortalte han om det uhyre 
trettende og frustrerende arbeidet det hadde vært å oversette en roman som ennå ikke 
var ferdig, og hvor det stadig ble gjort forandringer. Han fortalte også om hva som kre-
ves for å bli en god oversetter, noe han faktisk hadde en atskillig mer profesjonell bevis-
sthet om enn de fleste, i og med at han er uteksaminert fra oversetterlinjen ved  



39bernt brendemoen
Mainz-universitetets campus i Germersheim, hvor han har studert oversettelse mellom 
fransk og tysk.

Som han påpekte i sitt foredrag, er det ikke nok å kunne de to språkene perfekt og 
å ha satt seg inn i oversettelsesteori og translatologi; man må også kunne overføre det 
budskapet og den stemningen forfatteren intenderer å få frem med sine setninger. Det 
er essensielt, fremhevet han, at leseren ikke stanser opp ved et ord eller uttrykk og be-
gynner lure på hva det skal bety; oversettelsen må flyte i samme grad som originalen.

Det er klart at dette er uhyre viktig, og at det i enkelte tilfeller er nødvendig å ofre 
presisjon hvis presisjonen skulle innebære mindre flyt. Hvis det for eksempel står i en 
tekst at romanpersonene spiser et måltid med stekt lüfer og rakı, representerer fiske
navnet et problem. (Man kan gå ut ifra at en Pamuk-leser raskt vil ha vent seg til ordet 
rakı, ettersom denne drikken inntas svært hyppig i nesten alle hans romaner, og som 
kanskje er forklart i en ordliste bak i boken eller i teksten.) Denne fisken, lüfer, som 
fanges i Istanbul-regionen om høsten og er uhyre populær, har nemlig intet skandina-
visk navn. Det vil neppe være noen akseptabel oversettelse å si at “de spiste et måltid 
bestående av Pomatomus saltatrix og rakı”. Denne fiskesorten er kjent i enkelte europe-
iske land som “blåfisk”, altså bluefish eller Blaufisch/Blaubarsch, men på norsk ville det 
være helt meningsløst å si at måltidet bestod av “blåfisk or rakı”, eller det ville ihvertfall 
føre til at kommunikasjonen fra forfatteren til den norske leseren ville stoppe opp. 

I slike tilfeller må man velge én av to løsninger, enten, hvis det er uvesentlig hva slags 
fisk de spiste, rett og slett å si at de “spiste fisk og drakk rakı”, eller å bevare de tyrkiske 
betegnelsene lüfer og rakı og heller sette dem i kursiv og eventuelt forklare disse ut-
trykkene i en liste over tyrkiske ord bakerst i oversettelsen. Den siste løsningen vil i de 
flest tilfellene skape mindre undring hos leseren enn de to første. En oversettelse må 
altså ikke virke forstyrrende; den må flyte i samme grad som originalen. Noe av det jeg 
vil ta opp her, er hva en oversetter da må ofre av nøyaktighet og presisjon. Det gamle 
ordspråket at en traduttore samtidig er en traditore medfører så absolutt riktighet, men 
det er altså et spørsmål om i hvilken grad. 

En betingelse for at en oversetter skal kunne ofre eller ikke ofre nøyaktighet og 
presisjon, er imidlertid at han eller hun virkelig forstår utgangsteksten med alle dens 
detaljer. Man sier så ofte at man alltid bør oversette til sitt morsmål og ikke til frem-
medspråket, men det er virkelig en forutsetning at man forstår fremmedspråket fullt 
ut, og at man undersøker betydningen hvis det er noe man ikke forstår. Google er et 
fantastisk hjelpemiddel for en oversetter. Men forutsetningen er selvfølgelig at man 
forstår at man ikke har forstått. Dette lyder kanskje som en selvfølgelighet, men det 
finnes mange oversettere, også av Pamuk, som enten er unøyaktige i utgangspunktet 
eller unnlater å undersøke hva spesielle termer egentlig betyr, men bare omskriver og 
hopper over uten at noen av leserne legger merke til det. Hvis det nemlig er noe man 
ikke forstår eller ikke klarer å gjengi på målspråket, kan det nemlig være fristende å rett 
og slett hoppe over det. 



40 kvhaa Konferenser 79

Dette finner man også en god del eksempler på i nevnte Gerhard Meyers tyske 
oversettelse av Uskyldighetens museum, men det må selvfølgelig innvendes til hans for-
svar for det første at det må ha vært en fryktelig oppgave å oversette en roman som 
ennå ikke er ferdig og hvor forfatteren til stadighet gjør forandringer rundt omkring 
i teksten, og for det andre at det ikke er lett å være den første som oversetter en bok 
til et fremmedspråk. Det siste har jeg faktisk personlig erfaring med; min oversettelse 
av Pamuks Kara Kitap, på norsk Svart bok, som kom ut i 1994, var nemlig den første 
oversettelsen til noe fremmedspråk av denne boken som kom ut, så jeg hadde ingen 
oversettelse å støtte meg til under arbeidet med denne boken, som språklig er den mest 
kompliserte av alle Orhan Pamuks romaner med setninger som liksom aldri tar slutt, 
og hvor forfatteren delvis følger helt egne regler for leddstilling.11 På samme måte som 
helten i romanen leter etter sin forsvunne kone, må leseren lete i de lange setningene 
etter subjektet. Men i og med at dette var Pamuks første store postmoderne roman, 
som hadde vakt stor oppmerksomhet i Tyrkia, var han selv meget hjelpsom med å for
klare kryptiske punkter i teksten. Samtidig med at jeg oversatte den, var den også under 
oversettelse til engelsk – det var Güneli Gün som lagde den engelske oversettelsen, som 
jeg kommer tilbake til – og fransk. Den franske oversettelsen ble gjort at Münevver 
Andaç, den store poeten Nazım Hikmets tidligere kone, som hadde bodd en manns
alder i Paris, og disse to stilte også Pamuk endel spørsmål i forbindelse med teksten på 
samme måte som jeg, og som delvis var de samme som mine spørsmål. Alle de svarene 
som Pamuk utrettelig gav oss, kunne ha vært samlet i en “Håndbok for oversettere av 
Svart bok”, for de var meget omfattende. Det er altså takket være denne håndboken at 
min oversettelse av boken ble såpass bra at den også har tjent som grunnlag for den 
svenske oversettelsen.

Med unntak av Kara Kitap – Svart bok – er ikke Pamuks språk så mye tyngre eller 
vanskeligere enn hos andre tyrkiske forfattere. Da han skrev denne romanen, brøt han 
fullstendig med den regelen tyrkiske skolebarn og studenter hadde fått innprentet i 
flere generasjoner, nemlig at de skulle skrive korte setninger, en regel han langt på vei 
hadde fulgt i de to første romanene. Det finnes forfattere idag som delvis på grunn av 
en surrealistisk lek med språket er atskillig vanskeligere å oversette, som for eksempel 
Hasan Ali Toptaş og Murathan Mungan. 

Feiloversettelser og misforståelser

Når man påpeker feil og unøyaktigheter hos oversettere av skjønnlitteratur, blir over-
setteren ofte tatt i forsvar med ordene “But she reads so well”, “Han flyter så godt”. 
Og det skjer bare helt unntaksvis – heldigvis, får vi si – at noen begynner å studere en 
skjønnlitterær oversettelse i den hensikt å finne feil hos oversetteren. Men hvis man 

	 11  	Se Brendemoen 1992. 



figur 1. Orhan Pamuk med en översatt utgåva, i detta fall till ryska. Foto: Stoyan 
Nenov/Reuters/Scanpix.



42 kvhaa Konferenser 79

først setter i gang, er det utrolig hva man kan finne av både feil og unøyaktigheter. 
Dette er ikke noe jeg sier ovenfra og nedad, men noe jeg også har erfart med mine egne 
oversettelser. I forbindelse med min oversettelse av Uskyldighetens museum hadde for-
laget funnet en språkvasker som var en tidligere student av meg og som kunne tyrkisk 
meget godt og følgelig fant flere feil og unøyaktigheter; heldigvis fant hun feilene før 
boken ble trykt, men det kan være en trøst at sannsynligvis ingen ville ha oppdaget dem 
dersom hun ikke hadde gjort det.

Orhan Pamuk selv har etter mye bitter erfaring lært hvor viktig det er at en over-
settelse ikke bare “reads well”, men at den er fri for unøyaktigheter og misforståelser. 
Imidlertid er jo det eneste fremmedspråket han kan, engelsk, men i og med at han har 
brukt sine språkkunnskaper stort sett til å lese alle mulige former for engelsk og ame-
rikansk litteratur, er kunnskapene mer passive enn aktive, til tross for at han nå riktig-
nok også snakker språket meget godt. Derfor er hans stilfølelse på engelsk selvfølgelig 
ikke så godt utviklet som hos en som har språket som morsmål, slik at hans muligheter 
til å bedømme oversettelser ikke er på langt nær så gode som hos en morsmålsbruker. 
Imidlertid er de mye bedre enn hva som kreves for å bedømme oversettelsene til andre 
språk, hvor han er fullstendig prisgitt andres meninger. Og hvis man tenker på forlags-
verdenen i enkelte land og konkurransen blant oversettere, kan man kanskje også tenke 
seg at en bemerkning hos en kritiker om at en oversettelse kanskje ikke riktig holder 
mål, kan få en ødeleggende virkning for en oversetter selv om den bare er en subjektiv 
muntlig bemerkning til Orhan Pamuk, eller kanskje spesielt da. 

I enkelte tilfeller har det imidlertid forekommet at en oversettelse ikke “has read 
so well”, og at personer som har forsøkt å overbevise Orhan Pamuk om dette, har hatt 
rett. I forbindelse med dette må vi nevne den nyss nevnte Güneli Güns oversettelser 
av Pamuks romaner Svart bok og Det nye livet, som er preget av et typisk amerikansk 
idiom som ifølge mange britiske kritikere, og kanskje også etter min mening, ikke pas-
ser så godt til disse bøkene. Det var spesielt med hennes oversettelse av Det nye livet, 
som kom i 1997, at denne kritikken kom på trykk, for eksempel i Ronald Wrights an-
meldelse i TLS (Times Literary Supplement) 10. oktober 1997. Der skriver Wright: 
“Orhan Pamuk is a stylist, but the slangy AmerEnglish offered here does not suit the 
Turkish setting.” En lignende bemerkning finnes også i en omtale av Alev Adil, også i 
TLS (5. desember 1997): 

Unfortunately, Gueneli [sic!] Gün’s fussy and perky translation renders this search for epi
phany into an unreadable mess. Her translation is not only stylistically inappropriate, it is 
also frequently clumsy and ungrammatical. Reading this in English is rather like reading 
Paul Auster retold by Enid Blyton (som var, som bekjent, en berømt engelsk barnebokforfat-
terinne).



43bernt brendemoen
Denne kritikken førte til en diskusjon hvor Güneli Gün forsvarte sitt språk og påpekte 
at det er idiomatisk amerikansk (TLS 12. mars 1999). 

What British reviewers can’t imagine, of course, is that fictional characters who are Third 
World Turks, when translated into English, are able to speak idiomatic American ... I spent 
two whole years on The Black Book, and more than a year on The New Life, clarifying and 
teasing out the semantics of the original Turkish, bumping up Pamuk’s lexicon, giving the 
text a living voice in idiomatic American which is at times irreverently colloquial and at times 
intensely erudite – as the original.

Den diskusjonen som så fulgte, ble etterhvert mer og mer subjektiv og personlig – 
samme Alev Adil skrev for eksempel (TLS 26. mars 1999): “I ... still find her attempts 
at an American argot more idiotic than idiomatic”, og det ble også hevdet at det å lese 
Pamuk gjennom Güneli Güns oversettelser var som å sitte på kino med en dame med 
en stor hatt foran seg: Noen ganger kunne man se glimt av filmen, men som regel ikke.

Likevel kan man spørre om ikke påstandene om at Güneli Güns oversettelser er 
dårlige, rett og slett skyldtes at hun hadde brukt et uvanlig og til dels overdrevent 
slang-preget språk fordi hun forsøkte å gjengi Pamuks uvanlige stil, slik hun selv hev-
der (TLS 12. mars 1999). Som hun selv påpeker, er nemlig karakteristikker som “fussy”, 
“clumsy”, “ungrammatical” og “unreadable mess”, som brukes mot hennes oversettelse, 
nøyaktig de samme som har vært brukt mot Orhan Pamuks romaner i tyrkisk original 
i enkelte litterære sirkler i Istanbul. I virkeligheten er nok ikke språket i Güneli Güns 
oversettelser så mye mer avvikende fra vanlig britisk prosa enn Orhan Pamuks språk i 
Svart bok var fra den gjengse tyrkiske litterære prosaen som ble skrevet på 1980-tallet; 
eller i det minste har hun et poeng når hun påpeker at heller ikke originalen er særlig 
lett å lese. Men selvfølgelig er det også et poeng at et britisk publikum i utgangspunk-
tet ikke tolererer for mye amerikanismer (som “truck” for “lorry”, “subway” for “un-
derground” og så videre). Man kan rimeligvis også stille et spørsmål ved hvorvidt en 
tyrkisk kvinne som Güneli Gün kan ha full beherskelse av alle registre av amerikansk 
slang selv om hun har bodd aldri så mange år i Amerika – her er vi selvfølgelig inne på i 
hvilken grad den allment aksepterte regelen at man bare skal oversette til sitt morsmål, 
har absolutt gyldighet eller ikke. 

I en uhyre interessant artikkel av Sevinç Türkkan 2010 blir det påpekt at Güneli 
Güns oversettelse av Svart bok egentlig er en meget ærlig, oppriktig og adekvat gjengi-
velse av Orhan Pamuks idiom, og at grunnen til den sterke britiske kritikken er at den 
amerikanske oversettelsen ikke er hva det britiske publikum forventer av en tyrkisk 
forfatter. I denne forbindelsen vil jeg nevne at da jeg hadde oversatt min andre roman 
av Orhan Pamuk, Mitt navn er Karmosin, som på svensk og de fleste andre språk heter 
Mitt navn er rød, skrev en av de norske kritikerne at det var tydelig at jeg var blitt en 
mer erfaren oversetter. Men den som i virkeligheten var blitt mer erfaren, eller hadde 



44 kvhaa Konferenser 79

utviklet seg, var Orhan Pamuk, for Mitt navn er Karmosin er skrevet i et mye mer 
vanlig eller “normalt” språk enn Svart bok. Som det antydes av Ronald Wright i et av 
debattinnleggene om Güneli Güns oversettelser, er det nok til en viss grad slik at “the 
inelegance some critics have found in her rendering of Pamuk should be laid at the 
author’s door, not hers” (TLS 26. mars 1999).

Etterhvert som Pamuks berømmelse tiltok internasjonalt, ble det allment akseptert 
at Svart bok innehar en helt spesiell rolle i hans forfatterskap, noe som også senere skul-
le nevnes av den svenske Nobelkomiteen. Så selv om den negative britiske kritikken 
primært var rettet mot Det nye livet, som er en atskillig mindre viktig roman, var det 
Svart bok Pamuk bestemte seg til å få oversatt til engelsk på nytt så snart han fikk en ny 
oversetter han mente han kunne stole på. Og denne oversetteren var Maureen Freely, 
en amerikansk kvinne oppvokst i Istanbul som datter av en amerikansk professor ved 
Robert College, det senere Boğaziçi Üniversitesi. Hun er bosatt i England, hvor hun 
underviser i journalistikk ved Warwick University. 

Den nye oversettelsen kom i 2006. Det ser ut til å være en allmenn oppfatning at 
arbeidet med denne nye oversettelsen foregikk under nitid kontroll av Pamuk selv (cf. 
Türkkan 2010, fotnote 9), men dette er ikke tilfelle. Jeg husker jeg spurte ham før den 
kom ut, om han denne gangen hadde kontrollert den nøye, men han svarte at hans 
assistent Emre Ayvaz hadde lest den gjennom og syntes at den “reads well”. Og det er 
sant, den “reads much better” enn Güneli Güns oversettelse. Den amerikanske slangen 
er borte, vokabularet er mye mer germansk og setningene mer grammatiske. Likevel lu-
rer man på om det virkelig var verdt alt arbeidet å oversette boken igjen. Det følgende 
er et eksempel fra begynnelsen av kapittel 13 i de to utgavene (se appendix til biblio-
grafien). Galip, hovedpersonen, har forlatt huset til sin forsvunne kone Rüyas første 
ektemann, som han har oppsøkt for å finne spor etter Rüya. 

Güneli Güns oversettelse:
On the main drag where Galip found himself after he left Rüya’s ex-husband’s place, he 
couldn’t find any transportation. From time to time, city buses roared by, inexorably deter-
mined not to slow down, let alone make a stop. He decided to walk all the way to the train 
station in Bakırköy. Slogging his way through the snow to the train station that looked like 
one of those dinky refrigerate cases at a corner grocery store, Galip had fantasies of run-
ning into Rüya, of things returning to normal, and of almost disregarding Rüya’s reasons for 
leaving, once these were understood to be clear and simple, but not even in the fantasies of 
resuming their life together could he find any way of telling Rüya about his interview with 
her ex-husband. (s. 121)



45bernt brendemoen
Maureen Freelys oversettelse: 
After leaving Rüya’s ex-husband’s house Galip made his way back to the main road. He sear-
ched in vain for a taxi; neither was he able to board any of the intercity buses that went 
hurtling past from time to time. He decided to walk over to the Bakırköy train station. As he 
trudged through the snow, he let his mind wander; over and over, he imagined running into 
Rüya, returning with her to the life they’d had before, forgetting even why it was that she 
had left in the first place – except that it was simple and made perfect sense – but whenever 
he returned to the beginning of the daydream, he could not quite bring himself to tell Rüya 
that he had gone to see her ex-husband. (s. 140)

Den tyrkiske originalen:
Rüya’nın eski kocasının evinden çıktıktan sora indiği anacaddede, Galip kendini alacak hiçbir 
araç bulamadı. Arada bir durdurulmaz bir kararlılıkla geçen şehirler arası otobüsleri hızlarını 
bile kesmiyorlardı. Bakırköy tren istasyonuna kadar yürümeye karar verdi. Bakkalların vitrin 
niyetine kullandıkları o döküntü buzdolaplarını hatırlatan tren istasyonuna varana kadar, 
kara basa çıka yürürken, sayısız kereler hayâlinde Rüya ile buluşmuş, her zamanki günlük 
hayatlarına dönmüşler. Rüya’nın çok basit ve anaşılır olduğu anlaşılan ‘terk’ nedeni neredeyse 
unutulmuş, ama hayallerinde yeniden başlayan günlük hayatta, eski kocayla karşılaşmasını 
Rüya’ya anlatamamıştı bir türlü. (s. 129)

Hvis vi sammenligner oversettelsene av dette korte avsnittet, ser vi i den første setning
en at Gün har bevart strukturen i den tyrkiske setningen, men at dette har ført til en 
mindre elegant engelsk setning som kanskje kan sies å fortjene karakteristikken “clum-
sy”. Men vi ser også at Freely har utelatt beskrivelsen av jernbanestasjonen i Bakırköy, 
kanskje fordi hun ikke riktig har forstått hvordan den kan ligne et kjøleskap, eller fordi 
forfatteren har sagt til henne at det “ikke er så farlig”. I den norske oversettelsen står det 
at stasjonen “med sin glassinnramming minnet ham om de falleferdige kjøleskapene 
som kolonialhandlerne bruker som utstillingsvindu” (s. 151). Grunnen til at jeg har 
satt inn “med sin glassinnramming” er at jeg nemlig vet hvordan jernbanestasjonen i 
Bakırköy så ut på 1970-tallet. Det er merkelig at langdistansebussene er blitt til “city 
buses” hos Gün, for det er ikke så lett å tenke seg noen grunn til at vanlige bybusser 
ikke skulle stoppe, men ifølge en kollega med amerikansk engelsk som morsmål kan 
city bus bety både ‘bybuss’ og ‘langdistansebuss’. 

I den siste setningen har imidlertid Freely gjort en oversettelsesfeil jeg ville kalle 
ganske grov. Det som står på tyrkisk er nemlig, som også Gün skriver, at det var i det 
dagliglivet som begynte på nytt i fantasien hans, at han av en eller annen grunn ikke 
hadde klart å fortelle henne om sitt møte med hennes tidligere mann; det er altså ikke 
fantasien som begynner, men livet som begynner i fantasiene hans.

Men merkelig nok ser det ikke ut til å være noen hittil – og aller minst Orhan 
Pamuk selv – som har tatt for seg de to oversettelsene og studert dem i detalj. Mau-
reen Freely ble altså Orhan Pamuks nye oversetter, men, som det heter, “Adam ble ikke 
så lenge i Paradis”. Hun var fremdeles “i kritthuset” etter sin oversettelse av Pamuks  



46 kvhaa Konferenser 79

essaysamling Öteki Renkler: Other Colors: Essays and a Story, som kom ut i 2007, men 
da denne boken skulle oversettes til norsk, ble det gjort av en gruppe av tidligere stu-
denter av meg som i stor utstrekning brukte den engelske oversettelsen som støtte i 
arbeidet, og hva de fant der av unøyaktigheter, er ikke til å tro. Bare noen eksempler:12

I kapittelet hvor Pamuk beskriver det store jordskjelvet i Istanbul 17. august 1999, 
forteller han at han dro til Yalova, som var nærmere episenteret, og hva han der så i ga-
tene. I den engelske oversettelsen lyder en av setningene:

Through the streets came a continuous stream of traffic: emergency vehicles with boxed milk 
and tinned food, trucks full of soldiers, cranes and bulldozers to remove the pulverized debris 
that had sunk into the cobblestones. (s. 87)

Men er det ikke litt merkelig at kraner og bulldosere skal kunne fjerne pulveriserte 
ruiner som har sunket inn i brolegningen? Hvis vi tar en titt på den norske overset-
telsen, står det: 

Nå og da passerte en bil som distribuerte kartonger med melk eller hermetikk, lastebiler fulle 
av soldater; heisekraner og gravemaskiner, og de fikk betongstøvet som hadde sunket ned 
mellom brosteinene, til å virvle opp. (s. 102)

Dette lyder mer logisk, og er da også riktig i forhold til originalen, hvor det står at disse 
... kamyonlar ya da vinçler ve kepçeler, yıkılmış binalardan parke taşlarına sinmiş tozu 
kaldıra kaldıra geçiyorlardı. (Öteki Renkler s. 391.) Verbet kaldırmak betyr altså ikke 
bare “å løfte, fjerne”, men også “å få til å reise seg, virvle opp”.

I kapittelet om Dostojevskij står det at han døde ett år etter at Brødrene Karamazov 
var utgitt. Og så: 

Years later, his wife would recall how her husband would continue to climb four flights of 
stairs to a regular literary meeting. Although the effort would leave him exhausted and pan-
ting for breath, all for the sake of the immoderate pride he felt when the meeting fell silent 
at his arrival. (s. 151)

Dette gir jo absolutt mening, men dessverre en helt annen mening enn den som står i 
originalen. Jeg siterer den norske oversettelsen:

Hans kone beskrev mange år senere, i sine memoarer, hvordan han en gang på denne tiden 
kløv opp fire etasjer for å være til stede på et litterært møte, hvordan anstrengelsen fikk ham 
til å miste pusten fullstendig, og hvordan hans taushet under møtet dessverre ble tolket som 
et tegn på overlegenhet. (s. 167)

	 12  	Jeg taker Alf Storrud for å ha gjort meg oppmerksom på disse feilene.



47bernt brendemoen
Originalen lyder som følger:13 

Yıllar sonra, karısı hatıralarında o günlerde bir edebi toplantıya katılmak için dört kat 
merdiven çıkan kocasının ne kadar yorulduğunu, soluk soluğa kaldığını ve toplantıdaki 
sessizliğinin ne yazık ki mağrur olmasıyla açıklandığını saflıkla anlatır. (s. 272)

Vi må også ta med et eksempel fra kapittelet om barbererne i Istanbul. Der forteller 
han om sine besøk hos frisøren som barn, hvor han ikke bare leste ukeblader og tegne
seriehefter, men også fulgte ivrig med i konversasjonene i barbersjappen. Så skriver han 
ifølge Maureen Freely: 

Of course the topic discussed at the greatest length was football and the football pools. Some, 
like Toto, the head barber, would, as he moved among the three customers in the three chairs, 
offer up his thoughts on boxing or the horses, which he played from time to time. (s. 62)

Det er selvfølgelig ikke utenkelig at denne mystiske Toto kunne være en armensk eller 
gresk frisør, for navnet er ihvertfall ikke tyrkisk, men hvis vi ser etter i den norske 
teksten, finner vi noe helt annet: 

De temaene som ble drøftet mest inngående, var fotball og tipping. De tre barbererne som 
betjente kundene i salongens tre barberstoler, var i tillegg interessert i hesteveddeløp, som de 
også satset penger på, og i boksing. (s. 75)

Når vi så sjekker originalen finner vi: 

Herşeyden önce ve uzun uzun futboldan ve Spor-Toto’dan konuşulurdu. Koltukta üç 
müşteriyi tıraş eden üç usta berber, Toto gibi, zaman zaman oynadıkları at yarışlarına da 
meraklıydılar, boksa da. (s. 40 i Manzaradan Parçalar)

Ved siden av feilen med antall frisører, finner vi at Toto selvfølgelig ikke er noe person-
navn, men det tyrkiske navnet på det statseide tippeselskapet og følgelig også på det 
som på skandinavisk heter “tipping”.

Slike feil er kanskje ikke så oppsiktsvekkende, men det kan være interessant å huske 
på at Pamuks romaner oversettes til svært mange språk ikke direkte fra tyrkisk, men in-
direkte fra den engelske oversettelsen, slik at disse feilene får en stor utbredelse. På sam-
me måte fikk den engelske oversettelsen av Pamuks selvbiografi İstanbul – Hatıralar ve 
Şehir, som betyr Istanbul – Minner og Byen, den engelske tittelen Istanbul – Memoirs of 
a City. Dette er grunnen til at den på mange språk, også svensk, heter Istanbul – Min-
nen av en stad, selv om den engelske tittelen ble rettet i senere opplag. 

13  	 Den tyrkiske originalen til denne artikkelen er ikke kommet ut i Öteki Renkler, men ble skre-
vet (og senere oversatt til norsk) som en innledning til Den norske bokklubbens nyutgave av 
Brødrene Karamazov i 2003. På tyrkisk ble den utgitt først i essaysamlingen Manzaradan Parça-
lar, som kom i 2010.



48 kvhaa Konferenser 79

Men som nevnt er det ikke så langt fra Capitol til Den tarpeiske klippe. Før utgi-
velsen av Uskyldighetens museum på engelsk, som også ble oversatt av Maureen Freely, 
fikk Orhan Pamuk beskjed om flere grove feil hun hadde gjort, og det ble nedsatt et 
team av tyrkiskkyndige til å rette opp oversettelsen, som riktignok likevel ble utgitt 
under hennes navn. Men såvidt jeg har forstått, har Pamuk nå funnet seg en ny over-
setter til engelsk.

Problematiske egennavn

Som nevnt innledningsvis er noe av det vanskeligste med en oversettelse fra tyrkisk, 
det å gjengi spesifikt tyrkiske ting og foreteelser som ikke har noen direkte motsvarig-
het på norsk. Dette gjelder spesielt egennavn som samtidig har en egen mening. I 
forbindelse med Svart bok er det for eksempel helt vesentlig for tolkningen av boken 
at navnet til heltinnen Rüya, som leseren aldri personlig treffer, men som hovedperso-
nen leter etter i Istanbuls gater gjennom hele boken, betyr “drøm”. Men hvordan skal 
oversetteren få dette frem? Det er selvfølgelig aldri nevnt i originalteksten, ettersom 
Rüya er det vanlige tyrkiske ordet for ‘drøm’. Det blir heller ikke nevnt at navnet til 
den mannlige hovedpersonen, Galip, betyr ‘den seirende’. Güneli Gün har løst dette 
på en kanskje uvanlig, men også ganske elegant måte. I første kapittel er det nemlig et 
avsnitt som lyder i hennes engelske oversettelse (uthevelsen er min):

Galip had read Rüya’s name for the first time on one of the postcards that Grandma stuck 
into the frame of the mirror on the buffet where the liqueur sets were kept. It hadn’t surprised 
him that Rüya meant ‘dream’, but later, when they began figuring out the secondary meanings of 
names, they were astonished to find in a dictionary of Ottoman Turkish that Galip meant ‘victor’ 
and Jelal ‘fury’. But that Rüya meant ‘dream’ was so commonplace, it wasn’t surprising in the 
least. What was so uncommon was the way Rüya’s baby and childhood pictures were placed 
among the row of images which went around the large mirror like a second frame (and which 
angered grandpa from time to time) of churches, bridges, oceans, towers, ships, mosques, 
deserts pyramids, hotels, parks, and animals. (s. 9, cf. Türkkan 2010, s. 45)

La oss sammenligne dette med den norske oversettelsen:

Navnet til Rüya hadde Galip for første gang lest på et av disse kortene som Bestemor hadde 
festet langs kanten på speilet på buffeten hvor likørglassene stod. Inn iblant disse bildene av 
kirker, broer, hav, tårn, skip, moskeer, ørkener, pyramider, hoteller, parker og dyr, som omgav 
det store speilet som en ekstra ramme, og som med jevne mellomrom irriterte Bestefar, var 
det også stukket bilder av Rüya som nyfødt og som spedbarn i Izmir. (s. 21)

Vi ser at Güneli Güns engelske oversettelse har fått et langt tillegg som jeg har uthevet 
i kursiv, der betydningen til flere av navnene er nevnt.14 Den norske oversettelsen er 

14  	 I denne forbindelse bør det påpekes at Celâl som egennavn ikke betyr ‘raseri’, men heller ‘opp
høyethet’. 



49bernt brendemoen
mindre fantasifull; i og med at den er utstyrt med både et forord og et langt etterord 
som skal hjelpe leseren på vei mot en sufisk fortolkning av boken, har jeg rett og slett 
nøyd meg med på en ganske upoetisk måte å nevne der at Rüya betyr ‘drøm’ på tyrkisk. 
Maureen Freely har valgt en lignende prosaisk utvei; et av de stedene i boken hvor 
navnet forekommer først, har hun satt inn en parentes med opplysningen at Rüya 
betyr ‘drøm’ på tyrkisk. À propos mitt etterord om den sufiske fortolkningen av bo-
ken, var Pamuk selv ikke særlig begeistret for det, i og med at han mente at romanen 
burde kunne lese og fortolkes ut ifra seg selv, men jeg er overbevist om at boken har fått 
en mye større leserskare takket være dette etterordet.

Mot slutten av Svart bok får oversetteren igjen en uvanlig utfordring: En av etter-
forskerne som prøver å oppklare mordet på Celâl og Rüya, sier nemlig “i fullt alvor at 
akrostikonet som fremkom av de første bokstavene i hvert avsnitt i det av Celâls fla-
nerer som het “Kysset”, ville kunne løse hele gåten.” (s. 466 i den norske oversettelsen, 
s. 418 i originalen.) Dette er altså en av Celâls avisartikler, som har vært gjengitt flere 
hundre sider tidligere. Og der er det helt riktig slik at begynnelsesbokstavene i hvert 
avsnitt til sammen gir adressen til Celâls leilighet: “Nişantaşı, Teşvikiye Cad. yüz otuz 
beş”), sannsynligvis som et hemmelig budskap til en av hans elskerinner. Det er klart 
at en oversetter da må gå tilbake til dette kapittelet og lage et tilsvarende akrostikon 
ved å forandre på den oversettelsen han eller hun allerede har laget. På norsk gikk det 
ikke så lett å gjengi adressen på samme måten, både på grunn av bokstaven ş i steds-
navnene Nişantaşı og Teşvikiye og fordi “ett hundre og trettifem” er så mye lenger enn 
“yüz otuz beş”, så i stedet laget jeg en enda mer kryptisk beskjed med utgangspunkt 
i de dukkene som befinner seg i Alaaddins butikk like ved, og som det stadig fortel-
les skuer mot Celâls leilighet. Så min gjengivelse er “Følg dukkenes blikk mot meg”  
(s. 144–150). Til min store forbauselse ser jeg imidlertid at noe lignende verken er 
gjort i Güneli Güns eller Maureen Freelys oversettelse, og heller ikke i den tyske eller 
den danske oversettelsen. I disse oversettelsene er det ikke noe akrostikon i det hele 
tatt, slik at opplysningen om at det skal være en hemmelig mening skjult i kapittelet  
(s. 393 hos Gün, s. 453 hos Freely), blir hengende i løse luften. I den franske oversettel-
sen er ihvertfall konsekvensen tatt av at men ikke lager noe tilsvarende akrostikon ved 
at oversetteren har skrevet at Celâl har gitt visse hemmelige beskjeder i sine artikler  
(s. 465), uten å angi hvilken av dem det dreier seg om.

Det er altså vesentlig for fortolkningen av Svart bok at Rüya betyr ‘drøm’, men hva 
med alle navnene hvor det ikke er åpenbart at betydningen er viktig? For eksempel 
heter den mannige hovedpersonen i Mitt navn er Karmosin Kara, som betyr ‘Svart’. 
På engelsk er han oversatt med Black, som det vel kanskje går an å hete til fornavn på 
engelsk, men på norsk er det umulig å bruke Svart som egennavn; dessuten har jeg ikke 
klart å innse at betydningen av at dette navnet har noen betydning for fortolkningen 
av romanen, selv om det neppe er noen tilfeldighet at det nettopp er det navnet hel-



50 kvhaa Konferenser 79

ten har fått, i og med at det er et meget uvanlig mannsnavn på tyrkisk. Følgelig har jeg 
beholdt navnet Kara, noe jeg fant ut var fornuftig da neste Pamuk-roman kom ut, den 
som på norsk heter Snø. Der er det nemlig et helt tydelig ordspill mellom tittelen på 
boken, på tyrkisk Kar, byen hvor handlingen foregår, Kars, og hovedpersonen i ro-
manen, som heter Ka. Og jeg er overbevist om at det går en linje fra hovedpersonen 
i Mitt navn er Karmosin, Kara, til Ka. Hvis man nemlig studerer de mannlige hoved
personene i Pamuks romaner, ligner de alle på hverandre, bortsett fra at de blir mer 
og mer stakkarslige og ynkelige fra roman til roman. Galip i Svart bok er full av tvil og 
grublerier gjennom hele boken, men seirer til slutt.15 Kara er en svak og vankelmodig 
person i sammenligning med Şekûre, den kvinnelige hovedpersonen, mens Ka i tillegg 
er viljesløs og til slutt blir oppfattet som en forræder. Kemal i Uskyldighetens museum 
er også ganske ynkelig, selv om han til slutt forsøker å overbevise seg selv om at han 
har levd et lykkelig liv.

Spesielt romanen Snø er full av navn med spesielle betydninger som en tyrkisk le-
ser straks oppfatter, men som kan virke påfallende dersom de oversettes. Eksempler 
er navnene til de to kvinnelige hovedpersonene, İpek, som betyr ‘silke’, og Kadife, som 
betyr ‘fløyel’, for ikke å snakke om den mystiske helten Lacivert, som betyr ‘mørkeblå’ 
(noe misvisende oversatt til norsk med ‘Himmelblå’). Disse representerer virkelig et 
dilemma for oversetteren; det letteste ville være et å lage et forord eller sette inn fot-
noter hvor navnene forklares, men dette er altså ikke i overensstemmelse med forfat-
terens vilje. 

Et siste eksempel på dilemmaer navnene representerer, igjen fra Mitt navn er Kar-
mosin, er heltinnens far, den velkjente kunstmaecenen som bare omtales og tiltales med 
navnet Enişte Efendi. Nå er det jo slik at verken Enişte eller Efendi er egennavn; Enişte 
betyr egentlig “ens mosters mann”, men kan brukes også om andre inngiftede manns-
personer, altså en slags onkel. Efendi, som idag bare brukes som tiltale til vaktmestere, 
søppelkjørere og andre personer i lavstatusyrker, betydde på 1500-tallet, som er tiden 
da handlingen i romanen utspiller seg, “Herre, mester” eller lignende. Grunnen til at 
denne viktige personen kalles Enişte, er at hans avdøde kone var moster til den mann-
lige helten i boken, Kara. Og Enişte forklarer dette selv til leserne i begynnelsen av ka-
pittel 5 med de følgende ordene i min norske oversettelse (s. 35): 

Jeg er Karas onkel, hans enishte, men også andre kaller meg Enishte. En gang ønsket Karas 
mor at han skulle tiltale meg med enishte, og siden begynte ikke bare Kara, men også alle 
andre å gjøre det.

	 15  	Når man besøker Uskyldighetens museum i Istanbul, finner man faktisk ut gjennom Rüyas 
dødsannonse, som er utstilt i et av montrene, at hennes mann Galip heter Kara til etternavn. 
Dette er noe som overhodet ikke fremgår fra Svart bok selv, men som må være uttenkt av Orhan 
Pamuk i etterkant, enten som en allusjon til tittelen på boka, Kara Kitap, eller på grunn av 
slektskapet mellom Galip og Kara (og Ka). 



51bernt brendemoen
Problemet er: hvordan skal man omtale denne personen på norsk? På norsk vil det 
virke unaturlig dersom andre personer enn de han virkelig er onkel til, skulle tiltale 
ham som “onkel”, ikke bare fordi det også forekommer andre onkler i boken, slik at 
det ville kunne oppstå forvekslinger, men også fordi ordet “onkel” i norsk slang betyr 
noe helt annet, nemlig ‘pantelåner’. På den annen side ville det virke unaturlig om 
hans nevø skulle tiltale ham som “Enişte”, som om dette skulle være et egennavn. I den 
engelske oversettelsen av boken er Enishte nesten alltid brukt som et egennavn, slik 
at nevøen også tiltaler sin onkel med det, men jeg synes dette gir et kunstig inntrykk. 
I den norske oversettelsen har jeg oversatt Enishte med “onkel” der Kara tiltaler eller 
omtaler ham, men ellers, altså der han omtales av andre enn Kara, har jeg brukt den 
tyrkiske betegnelsen Mester Enishte. 

Se for eksempel følgende lille tekststykke fra kapittel 22, hvor det er Kara som for-
teller (s. 138):

Dikkatimi bir başka noktaya verebilmek için uzun zaman Eniştemin anlattıklarını dinledim.
	 Çok sonra, Eniştem kitabının resimlenmiş bir başka sayfasını bana gösterebilmek için 
uzanırken hanımeli kokan kâğıdı açtım, baktım ve içinde hiçbir şey yazmadığını gördüm. 
Kâğıdın boş olmasına inanamadığım için onu evirip çeviriyordum.
	 “Pencere”, dedi Eniştem. “Perspektif usülünü kullanmak aleme bir pencereden bakmak 
gibidir. Nedir o kâğıt?”
	 “Hiçbir şey Enişte Efendi,” dedim ama daha sonra kâğıdı uzun uzun kokladım.

Norsk oversettelse (s. 143): 

For å avlede min oppmerksomhet prøvde jeg lenge å følge med i det min onkel fortalte.
	 Da min onkel en god stund etter strakte seg for å vise meg en annen illuminert side i 
boken sin, åpnet jeg papirstykket, som luktet kaprifolium, og fikk se at det ikke stod noe 
skrevet der. Fordi jeg ikke kunne tro at papiret ikke var beskrevet, snudde og vendte jeg på det.
	 “Et vindu,” sa min onkel. “Det å bruke perspektiv er som å se på verden gjennom et vindu. 
Hva er det papiret der?”
	 “Ingenting, onkel,” sa jeg , men senere luktet jeg lenge på papiret.

Engelsk oversettelse (s. 117):

I focused intently on what my Enishte was explaining in order to redirect my concentration.
	 Much later, while my Enishte came near to show me another illustrated plate from his 
book, I discretely unfolded the note, which smelled of honeysuckle, only to discover that 
she’d left it completely blank. I couldn’t believe my eyes end senselessly turned the paper over 
and over, examining it.
	 “A window,” sad my Enishte. “Using perspectival techniques is like regarding the world 
from a window – what is that you are holding?”
	 “It’s nothing, Enishte Effendi,” I said. When he looked away, I brought the crumpled 
paper to my nose and deeply inhaled its scent.



52 kvhaa Konferenser 79

I den tyske oversettelsen finner vi en annen løsning; der blir nemlig Enishte både tiltalt 
og omtalt som onkel, altså Oheim eller Meister Oheim, av alle, altså også av andre enn 
Kara. Stort sett blir han tiltalt som Oheim Efendi, altså som om vi på norsk skulle 
si “onkel efendi” eller “mester onkel”. Det siste lyder helt uakseptabelt på norsk; det 
samme gjør “onkel efendi”. 

Da jeg leste latin og gresk i begynnelsen av mine studier, ble det alltid påpekt at en 
oversettelse skal være “så nøyaktig så mulig, og så fri som nødvendig”. Det er helt riktig 
at noe alltid vil forsvinne i en oversettelse, at man alltid vil begå et svik mot originalen, 
altså at en traduttore også er en traditore; som jeg har forsøkt å vise her, er det vesentlige 
å begrense graden av dette sviket så godt som mulig.

Bibliografi
Brendemoen, Bernt 1992: Orhan Pamuk – bir Türkçe sözdizimi yenilikçisi. I: Esen, 

Nüket (red.): Kara kitap üzerine yazılar. (Istanbul: Can 1992) s. 144–158.
Türkkan, Sevinç 2010: Orhan Pamuk’s Kara Kitap: (British) Reception vs. (American) 

Translation. I: Making Connections. Interdisciplinary Approaches to Cultural 
Diversity 11:2, s. 39–58. (Bloomsburg, Pennsylvania). (Forfatteren figurerer i 
tidsskriftet som Servinç Turkkhan.) Artikkelen finnes på http://pdc-connec-
tion.ebscohost.com/c/essays/50228095.

Oversikt over Orhan Pamuks forfatterskap og oversettelser til norsk og svensk  
(Oversettelser til andre språk er bare tatt med i den grad de er nevnt i artikkelen).

1982	 Cevdet Bey ve Oğulları. Istanbul: Can (Herr Cevdet och hans söner, overs. Mats 
Müllern, Stockholm: Norstedts, 2008; Herr Cevdet og hans sønner, overs. Alf 
Storrud, Oslo: Gyldendal 2012).

1983	 Sessiz Ev. Istanbul: Can (Det tysta huset, overs. Dilek Gür, Stockholm: 
Norstedts 1998; Det tause huset, overs. Alf Storrud, Oslo: Gyldendal 2007). 

1985	 Beyaz Kale. Istanbul: Can (Det hvite slottet, overs. Trude Falch, Oslo: 
Gyldendal. 1991; Den vita borgen, overs. Kemal Yamanlar og Anne-Marie 
Özkök, Stockholm: Tiden 1992).

1990	 Kara Kitap. Istanbul: Can (Svart bok, overs. Bernt Brendemoen, Oslo: 
Gyldendal 1994; The Black Book, overs. Güneli Gün, New York: Farrar, Straus 
& Geroux 1994; Das schwarze Buch, overs. Ingrid Iren, München: Hanser 1995; 
Le livre noir, overs. Münevver Andaç, Paris: Gallimard 1995; Den svarta boken, 
overs. Jan Verner-Carlsson, Stockholm: Tiden 1995, The Black Book, overs. 
Mauren Freely, London: Vintage 2006). 



53bernt brendemoen
1994 	 Yeni Hayat. Istanbul: İletişim (Det nya livet, overs. Dilek Gür, Stockholm: 

Rabén Prisma 1996; Det nye livet, overs. Alf Storrud og Ayfer Erbaydar, Oslo: 
Gyldendal 1998).

1998	 Benim Adım Kırmızı. Istanbul: İletişim (My name is Red, overs. Erdağ M. 
Göknar, London: Faber & Faber 2001; Mitt namn är röd, overs. Ritva Olofsson, 
Stockholm: Norstedt 2002; Mitt navn er Karmosin, overs. Bernt Brendemoen, 
Oslo: Gyldendal 2003).

1999	 Öteki Renkler. Istanbul: İletişim (Other Colours, overs. Maureen Freely, 
London: Faber & Faber, 2007. Andre farger, essaysamling, overs. Alf Storrud 
m/fl, Oslo: Gyldendal 2009. Andra färger, overs. Mats Müllern, Stockholm: 
Nordsteds 2010.)

2002	 Kar. Istanbul: İletişim (Snø, overs. Alf Storrud og Ayfer Erbaydar, Oslo: 
Gyldendal 2005; Snö, overs. Inger Johansson, Stockholm: Norstedt 2005). 

2003	 Istanbul – Hatıralar ve Şehir. Istanbul: İletişim (Istanbul – Byen og minnene, 
overs. Bernt Brendemoen, Oslo: Gyldendal 2006; Istanbul –  minnen av en 
stad, overs. Tomas Håkanson, Stockholm: Norstedt 2006).

2008	 Masumiyet Müzesi. Istanbul: İletişim (Das Museum der Unschuld, overs. 
Gerhard Meier, München: Hanser 2008; Oskuldens museum, overs. Mats 
Müllern, Stockholm: Norstedt 2009; Uskyldighetens museum, overs. Bernt 
Brendemoen, Oslo: Gyldendal 2010). 

2010	 Manzaradan Parçalar [Deler av utsynet], essaysamling. Istanbul: İletişim.
 



Översättning av persisk poesi –  
principiella problem
Bo Utas

Introduktion

Översättning är en central mänsklig aktivitet, en av de grundläggande drivkrafterna 
i kulturell utveckling. Även om en precis överföring av en text från ett språk till ett 
annat i princip är omöjlig har människor alltid översatt och fortsätter att översätta. 
Prosatexter kan i bästa fall överföras någorlunda fullständigt till andra språk, men 
värre är det med poesi. Poesi är ju på många sätt musik i ord och dessutom en lek med 
associationer. Den förutsätter en mottagare (åhörare eller läsare) som är någorlunda 
bekant med den ordvärld som dikten skapar. Moderna litteraturteoretiska studier har 
uppenbara svårigheter att handskas med dessa problem. En dikttolkare har inte sär-
skilt stor hjälp av denna ”översättningsteori”. Det finns knappast ens någon konsensus 
om hur översättning går till och ännu mindre om hur den bör gå till. 

Översättningsmetoderna har växlat genom tiderna. Under äldre tider var översätt-
ning oftast en kollektiv aktivitet. Man kan peka på de kulturella medeltida centren i 
Toledo, Montpellier och Venedig där grekisk och arabisk litteratur översattes till latin, 
ofta över mellanversioner på något romanskt folkspråk och intressant nog ofta med 
muntliga mellanled. Längre österut fanns de nestorianska översättarskolorna i Edessa 
och Nisibis där otaliga verk översattes från grekiska till syriska och senare till andra 
främre-orientaliska språk, bland annat i den så kallade Akademin i Gundishapur (från 
271 och flera århundraden framåt) och i kalifen al-Ma’muns Bait al-hikma (”Visdo-
mens hus”) i Baghdad från och med 800-talet. Översättning av kanoniska skrifter, som 
Bibeln, har naturligtvis sin egen historia. Under den europeiska renässansen kom per-
spektivet att förskjutas från översättning som en kollektiv verksamhet till något som 
bör utföras av en ensam skribent som måste sträva efter att i sig själv inkorporera den 
ursprungliga författaren – alltså att av två göra ett.



55bo utas
Den klassiska persiska poesin, som författades cirka 1000–1500, är på många sätt 

unik i världslitteraturen. Redan på 900-talet skapades de klassiska former och grund-
läggande retoriska grepp och innehållskonventioner som sedan reglerade den i bortåt 
tusen år, något som underlättades av att det persiska litteraturspråket ändrades mycket 
litet under samma tid. Denna poesi avspeglar en helt annan föreställningsvärld än vår 
moderna svenska och är dessutom avfattad i en strängt bunden form. En tolkare av den 
måste alltså på något sätt överföra den kultur som återspeglas där till något som är åt-
komligt för en modern människa och samtidigt ta ställning till i hur stor utsträckning 
de strikta formerna ska återges.

Det är inte konstigt att dikter översätts på många olika sätt. Vad gör man när man 
tolkar poesi? Det är faktiskt en kreativ akt. Det är något man gör för dess egen skull – för 
att man inte kan låta bli. Johann Wolfgang Goethe brottades också med dessa problem. 
I sina ”Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des West-östlichen Divans” 
(Der West-östliche Divan, München/Deutscher Taschenbuch Verlag 1961, s. 244) beskri-
ver han tre olika metoder för översättning av ”kulturfrämmande” poesi. 

Den första är helt enkelt en okonstlad prosaöversättning som ”bekantar oss med 
det utländska i vårt eget sinne.” Den andra är parafrasen som mer eller mindre fullstän-
digt anpassar dikten till den mottagande kulturens föreställningar och former. Den 
tredje och högsta typen är, enligt Goethe, den ”där man vill göra översättningen iden-
tisk med originalet, så att det ena inte får sin betydelse i stället för det andra utan på 
det andras plats.” Om man leker med tanken att Goethes tre tolkningsmodeller skulle 
användas samtidigt, eller åtminstone sida vid sida, skulle man kunna få något som lik-
nar den medeltida översättningstraditionen, där flera röster kan delta.

Poesi består av en oupplöslig förening av ljud och innehåll. När det gäller poesi som 
är så melodiskt uppbyggd som den persiska, ligger nog bortåt hälften av poesins verkan 
i hur den låter, i ordens musik. Den andra halvan består då av ordens betydelse – av den 
direkta, ordagranna betydelsen – men i minst lika stor utsträckning av den associativa 
betydelsen, bildspråk, metaforik, mer eller mindre dolda anspelningar på utanförlig-
gande förhållanden, inklusive referenser till annan dikt.

Meter och rim 

Den klassiska persiska poesin är avfattad i strängt reglerade metriska former, som byg-
ger på en växling mellan långa och korta stavelser. Rent formellt är det en anpassning 
av klassisk arabisk metrik, men på grund av bland annat de två språkens olika fonetiska 
karaktär skiljer sig de två systemen en hel del från varandra. Utmärkande för persisk 
vers är att de i en versrad (efter arabiskt mönster kallad beit) ingående två halvverserna 
i en dikt genomgående består av exakt samma antal stavelser – eller noga räknat av så 
kallade taktdelar (morae). De sistnämnda utgör de minsta tidsavsnitten i ett ord, där 



56 kvhaa Konferenser 7956
en kort stavelse är lika med en mora, en lång med två morae och en ”överlång” med 
tre morae, det vill säga en lång vokal som följs av två konsonanter och som metriskt 
räknas som lång plus kort stavelse. Generellt bygger persisk metrik på halvverser om 
8–16 stavelser beroende på versmåttet, och halvverserna får sin specifika rytm av en 
regelbunden växling mellan korta och långa stavelser. Versrytmen är alltså inte baserad 
på tryckaccent, som i svensk poesi, utan på kvantitet, som i antik grekisk dikt. 

Vi har följaktligen någorlunda samma problem när det gäller att återge persisk 
diktrytm som vi har med grekisk hexameter. I det senare fallet har vi sedan 1600-tals-
skalden Stiernhielms tid utvecklat en metod att återge långa grekiska stavelser med 
betonade stavelser och korta med obetonade (som i inledningen till Iliaden: ”Sjung, o 
gudinna, om vreden som brann hos Peliden Achilles/olycksdiger till tusende kval för 
achaiernas söner”, övers. Erland Lagerlöf 1912). Det låter ju bra, kanske just för att våra 
öron är tillvänjda till sådan klassisk dikt, men Willy Kyrklund diskuterar i en efterskrift 
till sin fina klassiska parafras Elpënor (Alba 1986, s. 100) sådan överföring av antika 
versmått till svenska och konstaterar torrt: ”I de svenskes verser klampa accenterna 
tryckstarka och stovulna fram när ingen fara är å färde. I kritiska lägen smyga de osäkra 
undan. Att icke säkert veta hur en given vers skall läsas är svenska folkets urgamla rät-
tighet. Resultatet av denna genomgång är enkelt: Ett antikt daktyliskt versmått kan 
icke överföras till svenska.”

Om man ändå väljer att försöka överföra metern i en persisk dikt till svenska, finns 
det knappast någon annan väg än att använda betonade stavelser för att återge långa 
(metriskt betonade) stavelser, men eftersom persisk vers ofta har flera långa stavel-
ser i rad, går det inte att automatiskt ersätta en lång persisk stavelse med en betonad 
svensk. Man får i stället nöja sig med att återge ett fallande persiskt versmått med en 
serie daktyler (- v v) och trokéer (- v) och ett stigande med anapester (v v -) och jamber 
(v -). Minst lika viktigt är att göra raderna lika långa, det vill säga att låta dem bestå 
av genomgående samma antal stavelser som originalet. Här tycker jag att översättare 
– i onödan – fuskar allra mest. Att ge versraderna en exakt, förutbestämd längd är en 
nyttig övning i ordekonomi, och det är också oerhört viktigt för att ge ett begrepp om 
originalets bundna karaktär. 

Utöver de långa stavelserna karaktäriseras persisk vers av de långa vokalerna, som 
ger den en mycket musikalisk karaktär, något som inte heller är lätt att återge på svens-
ka, men den vokaliska karaktären kan ändå understrykas på olika sätt, till exempel ge-
nom ett rikligt bruk av vokalharmoni.

Nästa formella svårighet är de obligatoriska slutrimmen. I efterföljd av klassisk ara-
bisk dikt rimmar klassisk persisk vers efter ett noga bestämt system, eller snarare efter 
två system. I de korta diktformerna (qasida, ghazal och robâ’i) rimmar de första två 
halvverserna med varandra, och därefter rimmar helverserna med detta samma slut-
rim (a a, b a, c a …). I den längsta av de ”korta” formerna, qasidan, som kan bestå av 
hundra versrader eller mer, blir det förstås oöverkomliga problem för en översättare 



57bo utas
till ett språk som är betydligt mer svårrimmat än persiska. I den långa diktformen, den 
som används för episk och didaktisk dikt (masnavi), rimmas halvverserna parvis med 
samma slutrim (a a, b b, c c …), något som är mer överkomligt. Dessutom är det van-
ligt med så kallad radif, ett slags kortrefräng, ett eller flera ord som upprepas identiskt 
efter varje rimord.

Att återge en sådan rimflätning på svenska är långt ifrån lätt. Frågan är om det alls 
är lönt att försöka. Rim är ju en suspekt företeelse i modern svensk dikt. Det klingar av 
studentspex och schlagertexter eller Lennart Hellsings barnkammarrim och – i värsta 
fall – julklappsrim. Våra sista stora rimmare var väl Hjalmar Gullberg, Nils Ferlin och 
Evert Taube, och då finns det ändå något av studentspex hos Gullberg, skillingtryck 
hos Ferlin och schlager hos Taube. Konstlade ordföljder och sökta rim är vad vi är vana 
att se i försök till rimmade dikttolkningar, men det finns lysande undantag som visar 
att det är möjligt. Ta till exempel Britt G. Hallqvists härliga tolkning av T.S. Eliots Old 
Possum’s book of practical cats (London/Faber and Faber 1939; övers. De knepiga kat-
ternas bok, Stockholm/Bonniers 1949), där den första diktens slut på engelska lyder:

His mind is engaged in a rapt contemplation
	 Of the thought, of the thought, of the thought of his name:
		  His ineffable effable
		  Effanineffable
Deep and inscrutable singular Name.

Som på svenska blir:

Han grundar och blundar – begrundar sitt namn,
sitt nattliga, kattliga,
evigt ofattliga,
allra förtegnaste, egnaste namn.

Som ett instruktivt motexempel kan man ta upp de otaliga försök som gjorts att för
svenska Goethes komprimerade ”Wanderers Nachtlied”:

Über allen Gipfeln
ist Ruh,
in allen Wipfeln
spürest du
kaum einen Hauch;
die Vögelein schweigen im Walde.
Warte nur, balde
ruhest du auch.
	 (skriven den 6:e september 1780)



58 kvhaa Konferenser 7958
Det har till och med utlysts pristävlingar i tolkningen av den – som resulterat i en rad 
försök, det ena mer utbyggt än det andra i ansträngningarna att åstadkomma goda 
svenska rim (jfr Tidningen Kulturen, nov. 2007). Det står ganska klart att de olika 
tolkningarna har föråldrats betydligt mer än originalet. Det finns många sådana exem-
pel på att det knappast är värt att offra ordekonomin för att åstadkomma godtagbara 
svenska rim. Går man i stället helt nära originaltexten, kan en svensk version låta så 
här:

Över alla höjder
är ro,
i varje trädtopp
märker du
knappt en fläkt;
fåglarna tiger i skogen.
Vänta nu, snart
vilar ock du.
	 (min tolkning februari 2012)

Vilka möjligheter har man alltså att återge formen (rim och meter) i persisk dikt på 
svenska eller andra europeiska språk? Låt oss se på några exempel! Jag börjar med en 
så kallad fyrrading (robâ’i) tillskriven 1100-tals-astronomen och matematikern ’Omar 
Khayyâm16. På persiska låter den så här:

chun ’ohde namishavad kasi fardâ-râ
	 hâl-i khosh dâr in del-e por-soudâ-râ
mey nush be-mâh-tâb ey mâh ke mâh
	 besyâr be-tâbad o nayâbad mâ-râ

Den ordagranna betydelsen är – alltså enligt Goethes första modell (”den okonstlade 
prosaöversättningen”): 

Eftersom ingen kan utlovas morgondagen,
	 gläd nu detta hjärta fullt av förtvivlan!
Njut vin, o måne, i månens sken, ty månen
	 skall skina mycket än och inte finna oss.

Metern är den för den här versformen obligatoriska: tamtamtata tamtatamta tam-
tamtata tam (13 stavelser, med vissa tillåtna variationer). Rimmet är alltså â-râ, där den 
andra delen är en ändelse, och förekommer i slutet av halvverserna 1, 2 och 4, medan 
den tredje står orimmad. De tätt upprepade långa bakre a:na är viktiga för versens 
musikaliska karaktär. Min metriska och rimmade tolkning lyder så här:

16  	 Persiska och arabiska namn, boktitlar och termer kan transkriberas på olika sätt. Skillnaderna i 
denna text beror på källornas varierande stavning. 



59bo utas

Då ingen kan svara för vad morgondagen ger,
	 så gläd nu ditt hjärta som av sorger tynges ner!
Njut vin i månens sken, o du måne, ty månen
	 skall skina länge än, när vi inte finns här mer!

Det är 13 stavelser per halvvers som består av jamber med enstaka inslag av anapester. 
Vokalkaraktären antyds genom upprepade a:n, ä:n och å:n. Rent innehållsligt bjuder 
dikten inte på några större svårigheter. Den ger uttryck för diktarens skeptiska livshåll-
ning som leder vidare till ett ganska vemodigt carpe diem-tema. Här finns knappast 
något mystiskt-religiöst eller nyplatonskt-filosofiskt symbolspråk – även om somliga 
vill läsa dikten så. Ett enda kulturspecifikt uttryck behöver en förklaring: ”o du måne”, 
där ”måne” syftar på en ”mån-ansiktad”, det vill säga vacker varelse, kanske den älskade 
(ma’shuq), som vi får anledning att återkomma till.

Sven Christer Swahn, som på sant medeltida vis översatt dessa fyrradingar tillsam-
mans med en iranier, börjar i stället med en fallande rytm och rimmar så här (Omar 
Khayyam: Rubáiját, nytolkning från originalet av Akbar Golrang och Sven Christer 
Swahn, Lund/Berättarförlaget 1996, s. 31):

Vem kan morgondagens domslut väga?
		  Låt ditt hjärta stundens glädje äga.
	 Du månens avbild, drick! Ty månens sken ska falla
		  lång tid, när inte vi har något kvar att säga.

Kvinnliga rim mot mina manliga och ålderdomligt uttal av ”säga” är väl acceptabelt, 
men rytmen är konstigare. De första två halvverserna består av fem trokéer, alltså 10 
stavelser vardera, medan den tredje består av en kort stavelse som upptakt + 6 trokéer, 
alltså 13 stavelser, och den fjärde av en lång upptakt + 6 trokéer, också 13 stavelser. 
Särskilt sista versens inledning, ”lång tid”, som egentligen är en spondé (- -), är metriskt 
tung. Månansiktet blir förklarat, men vinet försvinner.

Vår store svenske översättare, friherren Eric Hermelin, som satt 36 år på S:t Lars 
hospital i Lund (1908–1944) och översatte ett 40-tal volymer persisk diktning till 
svenska, tolkar för sin del den här dikten så här (’Umr Khaiyām: Rubā iyāt, Lund/
Gleerupska boktryckeriet 1928, s. 4):

Enär ingen kan vara dig en borgesman på Domedagen,
Så låt ditt sorg-betyngda hjerta vara glädjefullt.
Drick Vin, o måne, Vin vid Bägarn’s sken:
Ty månen skall sig länge hvälfva om, men oss ej finna.

Hermelin bemödar sig i regel inte om poetik, men här har han åstadkommit rytmisk 
vers, även om den är orimmad och raderna är av växlande längd (17, 14, 10 respektive 15 



60 kvhaa Konferenser 7960
stavelser). Det är helt enkelt stigande jambisk vers, så när som på början av den första 
raden, som bäst tycks kunna läsas som två anapester. Innehållsligt kan man ju undra 
över varifrån Domedagen kom och varför månens sken har blivit Bägarn’s – med stort 
B liksom Vin med stort V (två gånger!). Att initialerna står med stor bokstav antyder 
att Hermelin tänkte sig en symbolisk tolkning, där vinet står för mystikerns extas.

Den i särklass mest berömde av alla robâ’i-tolkare är engelsmannen Edward Fitz-
Gerald (1809–1883). Det var hans tolkningar som gjorde astronomen Khayyâm känd 
som diktare över mest hela världen, även i hemlandet Iran. Hans så kallade Rubáiyát 
(först utgiven 1859) väckte en sannskyldig Khayyâm-feber först i Europa och sedan i 
USA, och hans tolkningar har i sin tur översatts och imiterats otaliga gånger på ota-
liga språk (på svenska bl.a. av Sten Selander 1937 och Ole Torvalds 1948). Nu är det så 
med FitzGeralds tolkningar att man inte alltid kan avgöra vilka originaldikter de går 
tillbaka på. Han förfor nämligen väldigt fritt med fyrradingarna. Den andra halvan av 
den fyrrading vi diskuterar här har möjligen gett upphov till robâ’i nr 100 i FitzGeralds 
fjärde upplaga av Rubáiyát of Omar Khayyám (först utgiven 1879):

Yon rising Moon that looks for us again –
How oft hereafter will she wax and wane;
	 How oft hereafter rising look for us
Through this same Garden – and for one in vain!

Det blir hos Sten Selander (Omar Khayyam: Rubaiyat, Stockholm/Bonniers 1937, nr 
125):

Se – ser du månen mellan träden brinna?
Hur ofta skall han tändas och försvinna,
	 hur ofta skall han söka oss igen
bland rosorna – och blott den ena finna!

FitzGerald skriver, som man kan vänta sig av en engelsk gentleman, taktfast jambisk 
pentameter (alltså 10 stavelser per halvvers – och följs tätt av Sten Selander), och han 
rimmar väl och med manliga rim (kvinnliga hos Selander). Men nu är vi ändå ganska 
långt borta från originalet?

Till sist kan påpekas att den här diktformen har påfallande likheter med vår mo-
derna limerick. Det upptäckte redan den klurige Willy Kyrklund, som återanvände en 
av Khayyâms fyrradingar så här:

En uggla på muren i Tûs
till skallen av kung Keikâûs
(som låg där bar)
sade: Var, ack var
äro pukorna, klockornas rus?



61bo utas
Och tillägger: ”Mäster Omar har författat ett stort antal sådana limerickar om ruset 
och döden” (Till Tabbas, enligt utgåvan Aigaion – Till Tabbas, Stockholm/Aldus/
Bonniers 1965, s. 88).

Ordens betydelser – bildspråk och metaforik 

Det var något om formen. När det gäller betydelserna, både de ordagranna och de 
associativa, skapar kulturskillnaderna de verkliga svårigheterna. Här tror jag att det 
främst är den grundläggande livsåskådningen som gör den medeltida iranska världen 
främmande för oss här och nu. Vi lever i en rationaliserande, kausalt orienterad, evo-
lutionsinriktad värld. Den medeltida iranska var genomsyrad av en idealistisk filosofi 
av nyplatonsk typ. All persisk dikt bygger egentligen på en metaforik baserad på den. 
Enligt det sättet att se är hela sinnevärlden bara en emanation från idévärlden, som i sin 
tur är ett utflöde ut den absoluta sanningen – eller gudomen. I en sådan livsåskådning 
blir allt vi varseblir med våra sinnen inte mer än metaforer för det sant existerande. 
Det blir särskilt tydligt i den islamiska mystiken, sufismen, men det gör också att det 
blir lätt att tolka vilka texter som helst som uttryck för mystik. I klassisk persisk poesi 
har mystiken på så sätt kommit att bli det helt dominerande tolkningsparadigmet. När 
det gäller tolkning av sådan poesi, måste man hela tiden fråga sig vad av detta som över 
huvud taget går att överföra till modern svenska. 

Det är kanske enklast att demonstrera detta med några exempel. Här är några av de 
mest kända av alla sufiska verser som författats på persiska. Jag säger inte skrivits, för 
diktaren skrev i regel inte. Han dikterade. Det är inledningen till Jalâl od-din Rumis 
väldiga lärodikt Masnavī-ye ma’navi (”Den inre sanningens epos”). De första verserna 
lyder:

beshnov az nei chon hekâyat mikonad
	 az jodâ’ihâ shekâyat mikonad
k-az neyestân tâ marâ bobride-and
	 az nafir-am mard o zan nâlide-and

I hela denna dikt är versraderna parvis rimmade och avfattade på en 11-stavig variant 
av det versmått som kallas ramal och som är uppbyggt av versfoten tamtatamtam. 
Det finns ett otal tolkningar av denna inledning, som också är känd som ”Rörflöjtens 
(eller vassflöjtens) sång”. Den beskriver hur flöjten – det vill säga diktaren själv – som 
en gång vuxit som ett vassrör vid det gudomliga ursprungets källa och sedan skurits 
av och sänts ned till jordelivet, brister ut i lidelsefull klagan över sin situation och 
uttrycker sitt begär att återförenas med ursprunget. Dikten har översatts till svenska 
ett flertal gånger, bland annat av Eric Hermelin (Mesnavi, 1935, s. 11), Willy Kyrklund 
(Till Tabbas, 1965, utgåva enligt ovan, s. 136–137), Michael Nordberg (Profetens folk, 



62 kvhaa Konferenser 7962
Stockholm/Tidens förlag 1988, s. 381) och Ashk Dahlén ( Jalal al-din Rumi, Vassflöjtens 
sång, Lund/Ellerströms 2001, s. 35). Willy Kyrklunds översättning börjar så här:

Den ton av rörflöjt som ert öra smeker
	 är en berättelse om ensamheter
Alltsedan röret bröts vid strandens vall
	 har månget hjärta sörjt för flöjtens skull
Till den, som skilsmässa har brutit av
	 och kärlek, riktas denna kommentar
Så längtar den, som från sin rot man river
	 beständigt efter sin gemenskaps tider.

Jag kan inte tycka att det är helt lyckat. Det är skrivet på jambisk pentameter, med 
11 stavelser vid kvinnliga rim och 10 vid manliga rim. Originalets rimflätning antyds 
med assonanser och halvrim, som nog ofta stör mer än de ger en musikalisk kvalitet. 
Jag tror inte den sene Kyrklund, han som skrev Elpënor, kunde vara särskilt nöjd med 
den tolkningen.

I min egen tolkning har jag bemödat mig om att behålla slutrimmen (genom
gående manliga) och använder 11-stavig fallande (trokéisk) vers:

Lyss till denna rörflöjts långa klagotal;
	 hör berättelsen om ensamheters kval:
Se’n jag skars ur vassen vid en källas rand,
	 av min klagan män och kvinnor satts i brand.
Bröstet vill jag slita sönder bit för bit,
	 tills jag tolkat all den smärta som hör hit.
Var och en som dröjer fjärran från sin rot
	 söker från sin avskildhet att finna bot.
Jag har klagat inför folk av alla slag,
	 med de goda och de onda likadant i lag.
Mången var uti sin egen tro min vän
	 – ur mitt inre lyftes inte gåtan än.
Vägen från min gåta till min sång är kort,
	 men av syn och hörsel tappas gåtan bort.
Kropp från själ och själ från kropp är utan gräns,
	 ändå vet man ej hur själ mot öga känns.
Eld är detta flöjtens skri och inte vind;
	 den som saknar elden vandrar ständigt blind.
Eld av kärlek är det som i flöjten hörs;
	 glöd av kärlek är det som i vinet rörs.
Flöjten är en vän för den som går allen,
	 och dess toner sköljer all vår saknad ren.
Vem har såsom flöjten gift och motgift gett,
	 såsom flöjten älskare och älskad sett?



63bo utas

Den förtäljer oss om alla smärtors led,
	 alla sagor om hur Leilās Majnun led.
Vanvett, blott, med vett kan komma underfund;
	 örat är ju tungans enda trogna kund.
I vår sorg förlorar dagarna sin tid,
	 varje dygn ett stygn i våra hjärtans frid.
Om än dagar flytt, så säg dem orädd: gå!
	 Stanna du, o renaste, som skall bestå!
Den som ej är fisk han blir vid vatten led;
	 den som saknar dagligt bröd gör dagen vred.
Ingen ”rå” den ”koktes” tillstånd kan förstå,
	 men vad tjänar alla dessa ord till då?

Därefter fortsätter diktaren i 25  612 verser! Det säger sig självt att den svenske 
tolkningsentusiast inte är född som kan tänka sig att fortsätta den här rimmade 
översättningsmodellen hela vägen till slut. Själv klarade jag 35, innan jag övergick till 
orimmad men rytmiserad vers – och fick ihop 290 verser till (Bo Utas, Den persiska 
litteraturen: Översättningar, Stockholm/Molin & Sorgenfrei 2011, s. 107–127). Men 
finns det verkligen anledning att försöka överföra hela detta verk till modern svenska? 
Skulle det ha någon publik? Och för ett riktigt utbyte av texten skulle det i så fall också 
behövas en löpande kommentar med förklaringar av symbolik, namn, företeelser och 
andra kulturspecifika drag? Detta har den banbrytande engelske utgivaren, tolkaren 
och kommentatorn Reynold A. Nicholson gjort (The Mathnawí of Jalálu’ddín Rúmí, 
London-Cambridge/E.J.W. Gibb Memorial Series, vol. 8., 1925–1940).

Om vi ser på den innehållsliga sidan av de 18 verser jag just citerat, kan vi konsta-
tera att den grundläggande symbolik som rörflöjten representerar måste gå fram – och 
därmed också den grundläggande nyplatonska filosofin. För den som inte är van vid 
sufisk poesi måste också vin- och kärleksmystiken förklaras. Vin och kärlek var domi-
nerande teman redan i den första nypersiska diktningen på 900-talet. På 1000-talet 
började sufiska kretsar att använda sådana dikter i sina övningar genom att tolka vinet 
som metafor för ”det gudomliga ruset”, det vill säga mystikerns extas i föreningen med 
gudomen, och den älskade som metafor för den himmelske älskade (”den himmelske 
brudgummen” i kristen mystik). Den grundläggande metaforiken måste stå klar för 
läsaren från början. Det fungerar inte poetiskt att lägga in förklarande tillägg – något 
som särskilt engelska översättare gärna gör. Ett undantag är kanske den sist citerade 
versens ”rå” och ”kokt”, som ju knappast är begripligt för dagens svenska läsare. ”Rå” 
är alltså en metafor för den oinvigde, den mystiskt oerfarne, medan den ”kokte” är den 
invigde, den initierade.

Det finns naturligtvis också en möjlighet att kasta det mesta av det specifikt per-
siska och sufiska överbord för att göra den här sortens dikt tillgänglig för moderna väs-



64 kvhaa Konferenser 7964
terländska mottagare. Det är vad den amerikanske poeten Coleman Barks gör. Hans så 
kallade ”re-translations” (dvs. andrahandsöversättningar) och framförande av Rumi-
dikter har nått en oerhörd popularitet i USA (vilket inte minst framgår av cirka 25 
miljoner Google-träffar på Rumi). Men vad är det han sprider i Rumis namn? Så här 
börjar hans tolkning av ”Rörflöjtens sång” (ur The Essential Rumi, Harper 1995, enligt 
http://being.publicradio.org/programs/spiritofislam/rumipoem.shtml):

Listen to the story told by the reed,
of being separated.

“Since I was cut from the reedbed,
I have made this crying sound.

Anyone apart from someone he loves
understands what I say.

Anyone pulled from a source
longs to go back.

At any gathering I am there,
mingling in the laughing and grieving,

a friend to each, but few
will hear the secrets hidden

within the notes. No ears for that.
Body flowing out of spirit,

spirit up from body: no concealing
that mixing. But it’s not given us

to see the soul. The reed flute
is fire not wind. Be that empty.”

Filologen i mig ryser. Det är inte så mycket kvar av Rumi eller av sufism och – i mina 
öron – inte mycket till poesi heller. Mycket av effekten ligger säkert i det musikaliska 
framförandet med sång och recitation. 

Utan att gå in på detaljer ska jag nu ge exempel på en tolkning av en ghazal av Jalâl 
od-din som i allt är motsatsen till Barks omtolkningar. En ghazal är en diktform som 
omfattar 5–20 verser med rimflätningen a a, b a, c a och så vidare, alltså genomgående 
samma rim i de första två halvverserna och därefter i den andra halvversens slut. Den 
här dikten har dessutom en så kallad radif, en kortrefräng, som kommer efter rimordet. 
Den första persiska versen lyder:



65bo utas

be-nmây rokh ke bâgh o golestân-am ârezû-st 
	 bo-gshây lab ke qand-e farâvân-am ârezû-st

Här är min fullständiga översättning (Den persiska litteraturen: Översättningar,  
s. 127–128):

Visa din kind, ty till trädgård och blomstergård står mitt begär!
	 Skilj dina läppar åt, ty till sötmans brunn går mitt begär!
Glödande Sol, blotta din kind bakom molnens slöja,
	 ty till detta lysande, bländande anlete trår mitt begär!
Likt en jaktfalk förnam jag din kärleks kallande trumslag
	 och har återvänt, ty till härskarens arm når mitt begär.
Spefullt sa du ”stör mig ej mera, gå din väg, ge dig av!”
	 Detta tal om ”stör ej mera”, till det står mitt begär.
Detta dina grymma ord om ”försvinn, din konung är borta!”,
	 spe och hån och portvaktens bryskhet, däri består mitt begär.
Ljuva vind, du som blåser emot mig från vännens äng,
	 omvärv mig, ty basilikans glädjebud förstår mitt begär.
Tidens vatten är grunt och trolöst som stormflodens vågsvall,
	 jag en väldig fisk, en val, och till havsdjupen trår mitt begär.
Spånor av Skönhetens fullhet faller i mångens hand,
	 men till ursprungets åder och källans rand går mitt begär.
Detta krypande, håglösa följe krymper mitt hjärta.
	 Nej, efter Lejonet ’Ali och Rostam, Zals son, trår mitt begär.
Faraoners förtryck har kvävt mig i förlamande olust.
	 Ge mig en Moses’ lysande anlete, annat försmår mitt begär!
Vad jag leds vid er, ni gnällande, ständigt tårögda hop!
	 Till de rusigas larm och våldsamma vrål står mitt begär.
Mästaren svängde sin lykta i gränden och ropade ut:
	 ”Nog av demoner och vilddjur! Till Människan består mitt begär.”
Svaret löd: ”Hon står ej att finna här hos oss, vi har sökt.”
	 Men till det som ej står att nå, just till det går mitt begär.
Han är dold för blickar, men allt synligts ursprung.
	 Ja, till den dolde vars verk är uppenbart består mitt begär.
Själva mitt tillstånd är bortom all lust och trånande åtrå.
	 Undan vara och form, mot alltets grunder går mitt begär.
Vin i ena handen och i den andra Vännens lockar,
	 just en sådan yster dans över torgen trår mitt begär.
Lutan talar: ”Förväntan fyller mig ständigt med plåga.
	 Aldrig till spelmannens hand och smekande anslag förgår mitt begär.”
Själv en luta av kärlek berörs jag endast av kärlek.
	 Inför Förbarmarens nåd och eviga plektrum står mitt begär.”
Tänd, du prisade Sol från Tabriz, din gryning av kärlek!
	 Jag är härfågeln, och till Salomos närhet når mitt begär.



66 kvhaa Konferenser 7966
Frågan är om en sådan översättning alls är gångbar här och nu. Hur mycket förklarande 
kommentar skulle vara nödvändig?

Tolkning av icke-sufisk persisk lyrik 

När det gäller persisk poesi är trots allt den största utmaningen att tolka den sub-
tila lyrik som inte är klart sufisk, men som kan läsas på många olika sätt. Den mest 
betydande representanten för sådan diktning är utan tvekan 1300-talsskalden Shams 
od-din Hâfez, han som var Goethes inspiration och medtävlare och om vilken denne 
skriver i sin West-östlicher Divan (1961, s. 19):

Und mag die ganze Welt versinken!
	 Hafis, mit dir, mit dir allein
Will ich wetteifern! Lust und Pein
	 Sei uns den Zwillingen gemein!
Wie du zu lieben und zu trinken,
	 Das soll mein Stoltz, mein Leben sein.

I en uppsats med titeln ”Hur skulle Hâfez’ dikter kunna tolkas på svenska?” i min  
essäsamling Den persiska litteraturen (Stockholm/Molin & Sorgenfrei 2011, s. 216–
241) har jag diskuterat problemen ingående och prövat olika tolkningsvägar – utan att 
komma till något tillfredssällande resultat. Hâfez’ ghazaler ger samma problem med 
formen som jag redan redovisat, men till det kommer en ovanlig vidd och mångty-
dighet i de associativa betydelserna. Versraderna är dessutom till synes i sig själv slutna 
enheter och kan i olika textversioner komma i olika ordning. Dikternas betydelse 
framträder alltså i regel inte i någon linjär ordning från vers till vers utan verserna 
samlas runt några huvudteman, ungefär som blommor i en bukett. Den älskade är här, 
liksom i all persisk dikt, ständigt apostroferad, men man kan i regel inte avgöra om 
det är en vanlig jordisk älskad (en ma’shuq) eller en metafor för den lovprisade fursten 
(en mamduh, som ska ge poeten lön för mödan) eller en himmelsk älskad (en ma’bud, 
kanske förkroppsligad i sufi-schejken, som i sin tur kan vara en jordisk representant för 
det som kallas ensân-e kâmel, den fullkomliga människan). 

Mångtydigheten förstärks av en egenhet i det persiska språket. Det saknar gram-
matiskt genus (utom i en del arabiska låneord). Pronomenet u till exempel kan stå 
för både ”hon” och ”han” och för den delen också för ”den” och ”det”. Med tänkt stor 
bokstav (skriften har inga versaler) kan det också stå för Gud. Vad gör en översättare 
till ett språk som måste skilja på genus? Engelska översättare brukar regelbundet an-
vända ”hon” för den älskade medan tyska gärna använder ”han”. Hur som helst är det 
ett misstag att i denna älskade se en kvinnlig princip. Poängen är att det är det absoluta 
föremålet för kärleken. Svårigheten återkommer förresten i läsningen av en del kris-



67bo utas
ten mystisk poesi om ”den himmelske brudgummen”. Här har vi alltså eros och agape 
sammansmälta.

Alla tolkningar är egentligen mycket ofullkomliga, men en av de Hâfez-tolkare 
som lyckats bäst med att återge både form och innehåll är Friedrich Rückert (d. 1866), 
som ju också är känd som självständig diktare. Den tyska tolkningstraditionen stam-
made från den österrikiske baronen Joseph von Hammer-Purgstall (1774–1856), som 
med sin översättning Diwan des Hafis från 1812 var Goethes direkta och ibland bok-
stavliga källa. Rückert följde i deras fotspår. Som en av få lyckas han till och med återge 
originalets monorim på ett naturligt sätt. Här är de första verserna av en Hâfez-ghazal, 
som också återger originalets ”kortrefräng” (Dreiundsechzig Ghaselen des Hafis, Wies-
baden/Harrassowitz 1988, s. 4):

Das Heil, wohin ist’s gekommen, und wir die Kranken, wohin?
Dort wandelt hin die Genesung, und wir hier wanken wohin?

Was hat der nüchterne Fromme mit trunkner Liebe gemein?
Wohin dort locket die Predigt, und hier die Schlanken wohin?

Mein Herz war müde des Klosters, zur Schenke kommt es und staunt,
Wohin der Wein ist gekommen, und die ihn tranken, wohin?

Rückert använder här sexfotad, stigande vers (jamber och anapester) för att återge ett 
original i en meter som kan skrivas tatamtatam tatatamtam tatamtatam tatatam och 
som börjar så här:

salâh-kâr kojâ ú man-é kharâb kojâ     be-bîn tafâvot-e rah k-az kojâ-st tâ be-kojâ.

Den persiska metern har i princip 15 stavelser per halvvers, men i de första två halv-
verserna finns fyra exempel på så kallad ”överlång” stavelse, det vill säga tre morae (se 
förklaring ovan s. 56), i transkriptionen utmärkta med apostrof. Rückerts tolkning, 
som har 15 stavelser i alla halvverserna och precist återger den persiska rimflätningen 
aRaR, baR, eaR etc (R = radif ), kommer originalets form ganska nära. I fråga om 
innehållet är den dock mindre framgångsrik. Alla dessa ”wohin?”, som ibland men 
inte alltid motsvarar persiskans kojâ, ”var?”, tycks slå an ett förgänglighetstema, medan 
originalet snarare vill relativisera skillnaden mellan det konventionellt goda och det 
konventionellt onda. Min egen mer ordagranna översättning till svenska kan belysa 
det här (Den persiska litteraturen: Essäer 2011, s. 226–227):  



68 kvhaa Konferenser 7968

Var är den rättfärdige och var är en usling som jag?
	 Se på vägen: vilken skillnad är det mellan därifrån och dit?
Vad förbinder väl ruckel med rättfärdighet och fromhet?
	 Hur ljuder predikantens ord och hur hörs lutans toner?
Mitt hjärta leds vid munkens cell och hycklarens kåpa;
	 Var är magernas tempel och var är det rena vinet?
Föreningens tid har gått – må den hållas i gott minne!
	 Vart tog älskogsblicken vägen och vart förebråelsen?
Vad kan fiendens hjärta förstå av Vännens ansikte?
	 Vilket är lyktan över liket och vilket solens ljus?
Se inte på hakans grop, den är en fallgrop i din väg!
	 Vart skall du nu åstad, o hjärta, med denna fart, säg vart?
När stoftet vid Er tröskel är salva för våra ögon,
	 vart skall vi då ta vägen från detta majestät, säg vart?
Begär varken sinnesro eller sömn av Hâfez, o Vän!
	 Vad är sinnesro och vad skänker tålamod, var är sömn?

Hâfez’ ghazaler måste ses som höjdpunkten i den klassiska persiska lyriska poesin. 
De bjuder på väldiga och egentligen olösbara tolkningsproblem. Genom Goethes 
exempel och förmedling har diktformen ändå fått efterföljd i västerländsk diktning 
– ja, även i svensk. Det mest kända exemplet är nog Frödings ”En ghasel” som skrevs 
i början av 1890-talet, troligen på en alkoholistanstalt i Norge. Så här låter första och 
sista versen (Guitarr och dragharmonika, 1893; citerad enligt Gustaf Frödings Dikter 
och prosa i urval, Stockholm/Bonniers/Svalans svenska klassiker 1960, s. 43):

	 Jag står och ser på världen genom gallret;
	 jag kan, jag vill ej slita mej från gallret,
	 det är så skönt att se, hur livet sjuder
	 och kastar höga böljor upp mot gallret,
	 så smärtsamt glatt och lockande det ljuder,
	 när skratt och sånger komma genom gallret.
	 [– – –]
	 Förgäves skall jag böja, skall jag rista
	 det gamla obevekligt hårda gallret
	 – det vill ej tänja sig, det vill ej brista,
	 ty i mig själv är smitt och nitat gallret,
	 och först när själv jag krossas, krossas gallret.

Som ni ser är vi här ganska långt från den medeltida persiska poesins värld, både i 
fråga om form och innehåll. Den persiska ”kortrefrängen” lever kvar i det upprepade 
”gallret”, som dock inte kommer efter det egentliga rimmet utan står i dess ställe. Rent 
metriskt är det sedvanlig europeisk femfotad jambisk vers, och den hinsidesinriktade 
nyplatonska filosofin har fått lämna plats för centrallyrisk existentialism. 



69bo utas
Det här var några glimtar ur poesitolkarens verkstad. Var och en kan förstå att det 
inte är något man sysslar med för brödfödans skull eller ens för ros skull. Det är en 
utmaning, ett kärleksarbete eller kanske bara en last. Det är det omöjligas möjlighet 
som lockar, men det är också ett arbete i skärningspunkten mellan kulturer, en nöd-
vändighet för att människans möjligheter att leva i världen ska utvecklas. Goethe hade 
naturligtvis fel. Två kan aldrig bli ett, men av de två kan vi möjligen få en ny, betydelse-
full helhet.

Litteratur 
Eliot, T.S., De knepiga katternas bok, översättning av Britt G. Hallqvist, Stockholm/

Bonniers 1949.
Engquist, Karl-Gösta, ”Über allen Gipfeln“, Tidningen Kulturen (http://tidningen-

kulturen.se/artiklar) november 2007. 
Fröding, Gustaf, Dikter och prosa, i urval av Nils P. Sundgren, Stockholm/Bonniers/

Svalans svenska klassiker 1960. 
Goethe, Johann Wolfgang, Der West-östliche Divan, München/Deutscher 

Taschenbuch Verlag 1961.
[Hâfez, Shams od-din] – Dreiundsechzig Ghaselen des Hafis, översättning av Friedrich 

Rückert, utgiven av W. Fischer, Wiesbaden/Harrassowitz 1988.
[Homeros] – Iliad. D. 1, översättning av Erland Lagerlöf, Lund/Gleerups 1912. 
[ Jalâl od-din Rumi] – Djalālu’d-dīn Rūmī, Mesnavī, översättning av Eric Hermelin, 

Lund/Gleerups 1935.
—	 Jalal al-din Rumi, Vassflöjtens sång, översättning och inledning av Ashk Dahlén, 

Lund/Ellerströms 2001.
—	 The Mathnawí of Jalálu’ddín Rúmí, utgiven enligt de äldsta tillgängliga manu

skripten med kritiska anmärkningar, översättning och kommentarer av 
Reynold A. Nicholson, London-Cambridge/E.J.W. Gibb Memorial Series, vo-
lym 8 1925–40.

—	 The Essential Rumi, översättning av Coleman Barks, San Fransisco/Harper 1995.
[Khayyâm, ’Omar] – Rubáiyát of Omar Khayyám, tolkad till engelsk vers av Edward 

FitzGerald, 4:e utgåvan, först utgiven 1879.
—	 Omar Khayyam: Rubáiját, nytolkning från originalet av Akbar Golrang och 

Sven Christer Swahn, Lund/Berättarförlaget 1996.
—	 ’Umr Khaiyām: Rubā iyāt, översättning av Eric Hermelin, Lund/Gleerupska 

boktryckeriet 1928.
—	 Omar Khayyam: Rubaiyat, översättning av Sten Selander, Stockholm/Bonniers 

1937.



70 kvhaa Konferenser 7970
Kyrklund, Willy, Aigaion – Till Tabbas, Stockholm/Aldus/Bonniers 1965.
—	 Elpënor, Stockholm/Alba 1986.
Nordberg, Michael, Profetens folk, Stockholm/Tidens förlag 1988.
Utas, Bo, Den persiska litteraturen: Essäer, Stockholm/Molin & Sorgenfrei 2011.
—	 Den persiska litteraturen: Översättningar, Stockholm/Molin & Sorgenfrei 2011.



Författarförteckning

BERNT BRENDEMOEN
är professor i turkologi vid Oslo universitet. Han har huvudsakligen arbetat med 
turkisk språkvetenskap och också översatt Orhan Pamuk till norska.

ÉVA Á. CSATÓ 
är professor i turkiska språk vid Uppsala universitet. Hennes forskning är framför 
allt inriktad på jämförande studier av turkiska språk, men hon har även ägnat sig åt 
dokumentation och revitalisering av existenshotade turkiska språk, som till exempel 
karaimiska.

JOAKIM ENWALL
är professor i kinesiska och föreståndare för Forum för kinastudier vid Uppsala 
universitet. Han har arbetat med flera olika språk vid sidan av kinesiska, bland annat 
minoritetsspråk i Kina som miao, mongoliska, tibetanska och uiguriska, men även 
georgiska och andra kartveliska språk i Georgien.

ANDERS JEFFNER
är professor i tros- och livsåskådningsvetenskap vid Uppsala universitet, ordförande 
i forskarkollegiet vid Svenska forskningsinstitutet i Istanbul samt tidigare preses i 
Kungl. Vitterhetsakademien. Han har främst ägnat sig åt religionsfilosofi och livs
åskådningsforskning med tyngdpunkt på engelskt 1700-tal.  

BO UTAS
är professor i iranska språk vid Uppsala universitet. Förutom arbetet med iransk 
språkvetenskap har han behandlat persisk litteratur och kulturhistoria, liksom 
sufism. Han har också översatt både klassisk persisk och nutida iransk litteratur till 
svenska.





Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets 
Akademiens serie Konferenser

	 1	 Människan i tekniksamhället. Föredrag och diskussioner vid Vitterhetsakademiens konferens 
25–27 januari 1977. 1977

	 2	 Människan i tekniksamhället. Bibliografi. 1977
	 3	 Swedish-Polish Literary Contacts. 1979
	 4	 Människan, kulturlandskapet och framtiden. Föredrag och diskussioner vid Vitterhetsaka

demiens konferens 12–14 februari 1979. 1980
	 5	 Människan, kulturlandskapet och framtiden. Bibliografi. Ed. Arnold Renting. 1980
	 6	 Safe Guarding of Medieval Altarpieces and Wood Carvings in Churches and Museums. A 

Conference in Stockholm, May 28–30 1980. 1981
	 7	 Tolkning och tolkningsteorier. Föredrag och diskussioner vid Vitterhetsakademiens sympo-

sium 17–19 november 1981. 1982
	 8	 Research on Tropes. Proceedings of a Symposium Organized by the Royal Academy of Letters 

History and Antiquities and the Corpus Troporum, Stockholm, June 1–3 1981. Ed. Gunilla 
Iversen. 1983

 	 9	 Om stilforskning. Föredrag och diskussionsinlägg vid Vitterhetsakademiens symposium 
16–18 november 1982. 1983

	 10	 J. V. Snellman och hans gärning. Ett finskt-svenskt symposium hållet på Hässelby slott 1981 
till 100-årsminnet av Snellmans död. 1984

	 11	 Behövs ”småspråken”? Föredrag vid Vitterhetsakademiens konferens den 22 november 1983. 
1984

	 12	 Altaistic Studies. Papers Presented at the 25th Meeting of the Permanent International Altaistic 
Conference at Uppsala June 7–11, 1982. Eds. Gunnar Jarring and Staffan Rosén. 1985

	 13	 Att vara svensk. Föredrag vid Vitterhetsakademiens symposium 12–13 april 1984. 1985
	 14	 Samhällsplanering och kulturminnesvård. Föredrag och diskussionsinlägg vid Vitterhets

akademiens symposium 28 mars 1985. 1986
	 15	 Runor och runinskrifter. Föredrag vid Riksantikvarieämbetets och Vitterhetsakademiens 

symposium 8–11 september 1985. 1987
	 16	 The Slavic Literatures and Modernism. A Nobel Symposium August 5–8 1985. Ed. Nils Åke 

Nilsson. 1987
	 17	 Nubian Culture: Past and Present. Main Papers Presented at the Sixth International Confer-

ence for Nubian Studies in Uppsala, 11–16 August, 1986. Ed. Tomas Hägg. 1987
	 18	 ”1786”. Vitterhetsakademiens jubileumssymposium 1986. 1988
	 19	 Polish-Swedish Literary Contacts. A Symposium in Warsaw September 22–26 1986. Eds. 

Maria Janion and Nils Åke Nilsson. 1988
	 20	 Sverige och Petersburg. Vitterhetsakademiens symposium 27–28 april 1987. Red. Sten Carls-

son och Nils Åke Nilsson. 1989
	 21	 Tradition and Modern Society. A Symposium at the Royal Academy of Letters History and 

Antiquities, Stockholm, November 26–29, 1987. Ed. Sven Gustavsson. 1989
	 22	 Die Bronzezeit im Ostseegebiet. Ein Rapport der Kgl. Schwedischen Akademie der Literatur 

Geschichte und Altertumsforschung über das Julita-Symposium 1986. Ed. Björn Ambrosiani. 
1989



	 23	 Bilden som källa till vetenskaplig information. Föredrag vid Vitterhetsakademiens sympo-
sium 13–14 april 1989. Red. Allan Ellenius. 1990

	 24	 Att tala utan ord. Människans icke-verbala uttrycksformer. Föredrag vid symposium i Vitter
hetsakademien 25–26 oktober 1989. Red. Göran Hermerén. 1991

	 25	 Boris Pasternak och hans tid. Föredrag vid symposium i Vitterhetsakademien 28–30 maj 1990. 
Red. Peter Alberg Jensen, Per-Arne Bodin och Nils Åke Nilsson. 1991

	 26	 Czeslaw Milosz. A Stockholm Conference. September 9–11, 1991. Ed. Nils Åke Nilsson. 1992
	 27	 Contemplating Evolution and Doing Politics. Historical Scholars and Students in Sweden 

and in Hungary Facing Historical Change 1840–1920. A Symposium in Sigtuna, June 1989. 
Ed. Ragnar Björk. 1993

	 28	 Heliga Birgitta – budskapet och förebilden. Föredrag vid jubileumssymposiet i Vadstena 3–7 
oktober 1991. Red. Alf Härdelin och Mereth Lindgren. 1993

	 29	 Prehistoric Graves as a Source of Information. Symposium at Kastlösa, Öland, May 21–23, 
1992. Ed. Berta Stjernquist. 1994

	 30	 Rannsakningar efter antikviteter – ett symposium om 1600-talets Sverige. Red. Evert Baudou 
och Jon Moen. 1995

	 31	 Religion in Everyday Life. Papers given at a symposium in Stockholm, 13–15 September 1993. 
Ed. Nils-Arvid Bringéus. 1994

	 32	 Oscar Montelius 150 years. Proceedings of a Colloquium held in the Royal Academy of Let-
ters, History and Antiquities, Stockholm, 13 May 1993. Ed. Paul Åström. 1995

	 33	 August Strindberg och hans översättare. Föredrag vid symposium i Vitterhetsakademien 8 
september 1994. Red. Björn Meidal och Nils Åke Nilsson. 1995

	 34	 The Aim of Laboratory Analyses of Ceramics in Archaeology, April 7–9 1995 in Lund, Swe-
den. Eds. Anders Lindahl and Ole Stilborg. 1995

	 35	 Qumranlitteraturen. Fynden och forskningsresultaten. Föreläsningar vid ett symposium i 
Stockholm den 14 november 1994. Red. Tryggve Kronholm och Birger Olsson. 1996

	 36	 Words. Proceedings of an International Symposium, Lund, 25–26 August 1995. Ed. Jan Svart
vik. 1996

	 37	 History-Making. The Intellectual and Social Formation of a Discipline. Proceedings of an 
International Conference, Uppsala, September 1994. Eds. Rolf Torstendahl and Irmline Veit-
Brause. 1996

	 38	 Kultursamanhengar i Midt-Norden. Tverrfagleg symposium for doktorgradsstudentar og 
forskarar. Førelesingar ved eit symposium i Levanger 1996. Red. Steinar Supphellen. 1997

	 39	 State and Minorities. A Symposium on National Processes in Russia and Scandinavia, Ekat-
erinburg. March 1996. Eds. Veniamin Alekseyev and Sven Lundkvist. 1997

	 40	 The World-View of Prehistoric Man. Papers presented at a symposium in Lund, 5–7 May 1997. 
Eds. Lars Larsson and Berta Stjernquist. 1998

	 41	 Forskarbiografin. Föredrag vid ett symposium i Stockholm 12–13 maj 1997. Red. Evert Bau-
dou. 1998

	 42	 Personnamn och social identitet. Handlingar från ett Natur och Kultur-symposium i  
Sigtuna 19–22 september 1996. Red. Thorsten Andersson, Eva Brylla och Anita Jacobson-
Widding. 1998

	 43	 Philipp Melanchthon und seine Rezeption in Skandinavien. Vorträge eines internationalen 
Symposions an der Königlichen Akademie der Literatur, Geschichte und Altertümer an-
läßlich seines 500. Jahrestages in Stockholm den 9.–10. Oktober 1997. Herausgegeben von 
Birgit Stolt. 1998

	 44	 Selma Lagerlöf Seen from Abroad – Selma Lagerlöf i utlandsperspektiv. Ett symposium i 



Vitterhetsakademien den 11 och 12 september 1997. Red. Louise Vinge. 1998
	 45	 Bibeltolkning och bibelbruk i Västerlandets kulturella historia. Föreläsningar vid ett sympo-

sium i Stockholm 27 oktober 1997. Red. Tryggve Kronholm och Anders Piltz. 1999
	 46	 The Value of Life. Papers presented at a workshop at the Royal Academy of Letters, History 

and Antiquities, April 17–18, 1997. Eds. Göran Hermerén and Nils-Eric Sahlin. 1999
	 47	 Regionala samband och cesurer. Mitt-Norden-symposium II. Föreläsningar vid ett sympo-

sium i Stockholm 1997. Red. Staffan Helmfrid. 1999
	 48	 Intuitive Formation of Meaning. Symposium held in Stockholm, April 20–21 1998. Ed. Sven 

Sandström. 2000
	 49	 An Assessment of Twentieth-Century Historiography. Professionalism, Methodologies, 

Writings. Ed. Rolf Torstendahl. 2000
	 50	 Stiernhielm 400 år. Föredrag vid internationellt symposium i Tartu 1998. Red. Stig Örjan 

Ohlsson och Bernt Olsson. 2000
	 51	 Roman Gold and the Development of the Early Germanic Kingdoms. Symposium in Stock-

holm 14–16 Nov. 1997. Ed. Bente Magnus. 2001 
	 52	 Kyrkovetenskap som forskningsdisciplin. Ämneskonferens i Vitterhetsakademien, 12–13 no-

vember 1998. Red. Sven-Åke Selander. 2001
	 53	 Popular Prints and Imagery. Proceedings of an International Conference in Lund 5–7  

October 2000. Eds. Nils-Arvid Bringéus and Sten Åke Nilsson. 2001
	 54	 The Chronology of Base-Ring Ware and Bichrome Wheel-Made Ware. Proceedings of a Col-

loquium held in the Royal Academy of Letters, History and Antiquities, Stockholm, May 
18–19 2000. Ed. Paul Åström. 2001

	 55	 Meaning and Interpretation. Conference held in Stockholm, September 24–26 1998. Ed. Dag 
Prawitz. 2001

	 56	 Swedish-Polish Modernism. Literature – Language – Culture. Conference held in Cracow, 
Poland, April 20–21 2001. Eds. Małgorzata Anna Packalén and Sven Gustavsson. 2003

	 57	 Nationalutgåva av de äldre geometriska kartorna. Konferens i Stockholm 27–28 november 
2003. Red. Birgitta Roeck Hansen. 2005

	 58	 Medieval Book Fragments in Sweden. An International Seminar in Stockholm, 13–16  
November 2003. Ed. Jan Brunius. 2005

	 59	 Trygghet och äventyr. Om begreppshistoria. Red. Bo Lindberg. 2005
	 60	 Wisława Szymborska. A Stockholm Conference May 23–24, 2003. Eds. Leonard Neuger & 

Rikard Wennerholm. 2006
	 61	 Konsterna och själen. Estetik ur ett humanvetenskapligt perspektiv. Red. Göran Hermerén. 

2006
	 62	 Litteraturens värde – Der Wert der Literatur. Konferens i Stockholm 26–28 november 2004. 

Red. Antje Wischmann, Eva Hættner Aurelius & Annegret Heitmann. 2006
	 63	 Stockholm – Belgrade. Proceedings from the Third Swedish-Serbian Symposium in Stock-

holm, April 21–25, 2004. Ed. Sven Gustavsson. 2007
	 64	 När religiösa texter blir besvärliga. Hermeneutisk-etiska frågor inför religiösa texter. Red. Lars 

Hartman. 2007
	 65	 Scholarly Journals between the Past and the Future. The Fornvännen Centenary Round-Table 

Seminar, Stockholm, 21 April 2006. Ed. Martin Rundkvist. 2007
	 66	 Hela världen är en teater. Åtta essäer om Lars Wivallius. Red. Kurt Johannesson & Håkan 

Möller. 2007
	 67	 Efter femtio år: Aniara 1956–2006. Föredrag vid ett symposium i Kungl. Vitterhetsakademien 

12 oktober 2006. Red. Bengt Landgren. 2007



	 68	 Jordvärderingssystem från medeltiden till 1600-talet. Red. Alf Ericsson. 2008.
	 69	 Astrid Lindgrens landskap. Hur landskapets kulturarv förändras, förstås, förvaltas och för-

medlas. Red. Magnus Bohlin. 2009.
	 70	 Kyrkohistoria – perspektiv på ett forskningsämne. Red. Anders Jarlert. 2009.
	 71	 Skärgård och örlog. Nedslag i Stockholms skärgårds tidiga historia. Red. Katarina Schoerner. 

2009.
	 72	 Emilia Fogelklou läst i dag. Nio essäer. Red. Anders Jeffner. 2010.
	 73	 Saint Birgitta, Syon and Vadstena. Papers from a Symposium in Stockholm 4–6 October 

2007. Eds. Claes Gejrot, Sara Risberg and Mia Åkestam. 2010.
	 74	 Universitetsrankning och bibliometriska mätningar: Konsekvenser för forskning och kun-

skapsutveckling. Red. Göran Hermerén, Kerstin Sahlin och Nils-Erik Sahlin. Sammanställn. 
Ulrika Waaranperä. 2011.

	 75	 Jämtland och den jämtländska världen 1000–1645. Red. Olof Holm. 2011.
	 76	 Konsten och det nationella. Essäer om konsthistoria i Europa 1850–1950. Red. Martin Olin. 

2012.
	 77	 Cent ans d’études scandinaves. Centenaire de la fondation de la chaire de Langues et littératu-

res scandinaves à la Sorbonne en 1909. Éd. Sylvain Briens, Karl Erland Gadelii, May-Brigitte 
Lehman et Jean-Marie Maillefer. 2012.

	 78	 Från Nyens skans till Nya Sverige. Språken i det Svenska Riket under 1600-talet. Red. Bo 
Andersson och Raimo Raag. 2012.

	 79	 Språk och ordkonst i österled. Red. Anders Jeffner. 2012.


